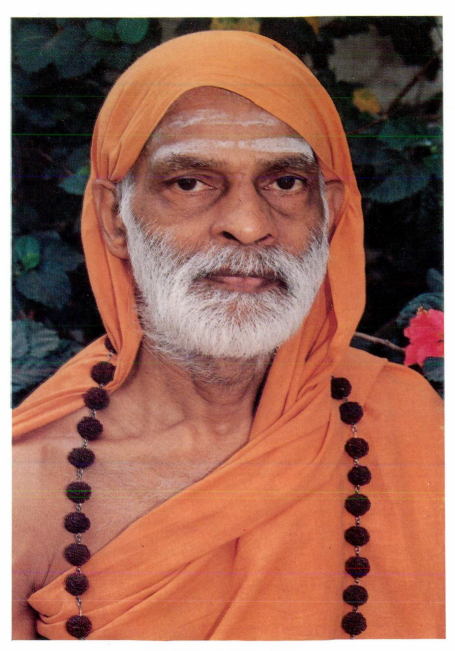


Tula Sankrati Issue

ತುಲಾ ಸಂಕ್ರಮಣ

Oct - Dec 1999

ा सत्यं ज्ञानम्नन्तं बह्य ॥ Existence, Knowledge & Infinite is Brahma



**SWAMI VIRAJESHWARA** 

# HAMSA YOGA

Tula Sankrati issue ತುಲಾ ಸಂಕ್ರಮಣ Oct - Dec. 1999

#### A Quarterly Journal for private Circulation only

#### Copyright reserved by the Publisher

#### Published by: Hamsa Ashramam

| Contents |                                                                                        |     |    |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|
| 1.       | Editorial                                                                              | ••• | 2  |
| 2.       | <b>Of Different Paths &amp; Mukti</b><br>Swami Virajeshwara                            |     | 5  |
| 3.       | Swami Virajeshwara - A Scientist<br>transformed into Mahayogi<br>Prof. Nagaraja Padaki |     | 8  |
| 4.       | Hamsa Uvacha<br>(Questions & Answers)                                                  |     | 11 |
| 5.       | Rebirth - Confession Swami Virajeshwara                                                |     | 15 |
| 6.       | <b>Vyasa Poornima at Hamsa Ashramam</b><br>Prof. Nagaraja Padaki                       |     | 20 |
| 7.       | ಹಂಸಾಶ್ರಮದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸಪೂರ್ಣಿಮೆ<br>ಫ್ಯೂ ನಾಗರಾಜ ಪದಕಿ                                        | ••• | 23 |
| 3.       | ಪುನರ್ಜನ್ಮ ಮತ್ತು ಪಾಪ -ಪುಣ್ಯ<br>ಸ್ವಾಮಿ ವಿರಾಜೀಶ್ವರ                                        | ••• | 27 |
| ).       | ಶ್ರೇಯಸ್<br>ಶ್ರೀ ಬ. ಕೆ. ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯ, ಬೆಂಗಳೂರು                                            | ••• | 30 |
| 0.       | ಭಕ್ತಿಯ ನೆಲೆ - ಒಂದು ವಿವೇಚನೆ<br>ಫಾ. ಟ. ಪಿ. ಭಟ್ರಕಟ್ಟ                                      | ••• | 33 |
| 1.       | ಹಂಸ - ಉವಾಚ<br>ಪ್ರಶ್ನೇತರಗಳು                                                             | ••• | 37 |

Annual Membership Rs. 60/-

Membership fee includes Free supply of Hamsa Yoga

Printed at: Span Print, Bangalore - 4 Phone: 6628880

### IN THE COMPANY OF HOLY MEN

Many a time, I ponder to think about our very purpose on this planet. Whence we came and whither we go. That God almighty has thought of a janma for us in human form must have some deep purpose behind it, which is beyond the understanding of ordinary human beings like me. We do not know when a person will be born and when and how he goes away from here. He, infact, does not go on his own but is taken away which we call death. The in-between the sojourn of ours on this planet must therefore also be planned. When we have no control on our coming here and on being taken away from here what makes us to think that we ourselves shape our destiny? We infact even do not know where we are going. Is it our ego, our ignorance or our arrogance that makes us think the way we think? When we succeed, we say, it is because of our dedication and hardwork that we have attained success or amassed wealth. But when we fail, we blame our bad luck. What is this luck? Who shapes our luck? Is it written in our horoscope or in the lines in the palm of our hand? Do we make our luck? A person who has a very few lines in his hand, proudly thinks that he has been left free to shape his destiny and progressively he is under illusion that as and when time passes the lines take shape the way he has shaped it.

Bhagavan Krishna tells us in Bhagavad-Gita to perform our Karma. What makes us to do a good Karma or a bad Karma? If everything is destined for us then how do we choose a good Karma or a bad Karma? Do we have a control on doing a good Karma or a bad Karma?

A murderer is sentenced to death. If everything is preordained, then the murderer was destined to kill as he was

2

destined to die of a court sentence. If that is so, then why do we condemn the murderer or a thief? Who has authorised us to take a unilateral decision?

The great sages and holy men ask us to look within. Sidaratha renounced his royal luxuries, wandered through Himalayas and the plains for some years, fasted and meditated for days and nights beneath a pipal tree and the young Sidharatha became Buddha, the Awakened one. Sri Arbindo took to seclusion for many years and realised God. Mahirishi Ramanna and many other great sages did continuous penance and entered Gods family. Our Swami Virajeshwara remained a Brahmachari, renounced his lucrative career and wandered in Himalayas to ultimately enter God's family.

The scriptures say that one has to renounce the world in order to realise God. For a common man like me it is not easy to take a plunge into sanyas when deeply rooted as grihasta in Maya. The way things are shaping in the present computer age, each one of us has to face the vagaries of competition. Even to take care of grihasta responsibilities is not a smooth sailing for us. Others say that it is not necessary to take sanyasa or become a hermit but being a grihasta also, one can realise God, for which one has to do Sadhana with devotion. How many people have enough time and energy to really sit for meditation for hours at a stretch, which can help us to lead to God communion?

Well such pent up emotions that trouble persons like me are not easy to be fathomed. It is this urge for getting answers, better ourselves day by day and try to come closer to the unknown that drives a person to the comapny of holy men who could provide us with the answers or help us to go deeper within and obtain answers. Being in the company of holy men

HAMSA YOGA 3

and great sages is not easy. One has to discipline oneself as also to have a tremendous will power to control our diet intake, shun alcohol, meat eating and avoid anything that arouses passion in us. To go closer to God's family means to cut on the time spent at home with the family and in our other activities as well.

I have the good fortune of getting to know and to be in physical presence of the Holy sage Swami Virajeshwara and many a time there are talks on topics like the above. I also see many devotees coming with many doubts seeking answers. A few minutes of sitting at the feet of the holy sage, all tensions and worries etc. are gone. The clean and peaceful environment of the Hamsa Ashramam away from hustle and bustle of the city, instils the tranquillity, the moment you step in.

Hidden are the powers of the Almighty, the Guru and that of Mother Nature. We take each one of them for granted. When we are in the hour of distress we look to Almighty. We visit a sage for grant of favours. Each moment, each day we treat Mother Nature like a slave. We expect Nature to be to our liking. If we have to elevate ourselves, we need to meditate on God, our real father who has sent us to this planet. When we selflessly meditate on God and commune with Him, every other thing is taken care of. When you are on the right path, He sends one from his family in the shape of a Guru, 'a margadarshi'. When the Guru's 'Kripa' is on you, you find nature works the way you perceive. After all do not miracles take place? What are miracles? Are they not at the behest of the Mother Nature?

- Ashoka Mattoo



#### OF DIFFERENT PATHS & MUKTI

All the Sadhana before the realisation is at dwaita level. Because duality persists in the phenomenal world, and the Sadhaka does not see unity in the diverse world. So the Sadhana he does is dual in nature even though the guru and the scriptures say it is non-dual. After long and arduous sadhana, heart gets thoroughly purified and in that blemishless heart he realises his own inner self as the non-dual all pervading Brahma. Realisation is not the experience of Kundalini, not the chitta vritti nirodha, not jada samadhi, not seeing of luminous stars and blazing suns, not witnessing of heaven and other worlds, not knowing past and future, not acquiring siddhis or working miracles. All these are far short of realisation, at grossly dual level. The non-dual sadhana begins after realisation because he is convinced of it now. He tries to stay in that non-dual state as long as he can. Now the ananya bhakti begins. Till now he was different from and external to the Lord, and all the time trying to reach Him as a separate entity. Now he has reached Him and become one with Him therefore the Lord is ananya, non-different from his own inner self. The world including the devotee become non-different from the Lord. The Lord alone and nothing but the Lord exists, in ananya bhakti. He begins to see the Lord in everything and everything in the Lord. He cannot hurt anyone, because some one you hurt is your own self. Naturally you don't want to hurt yourself. Love-hatred, good and bad, high and low are at dual level in phenomenal world. When everything becomes one uniform non-dual Brahma (bhuma) he sees, hears, knows none other than himself. Therefore praise or censure of others will be the praise or censure of his own self. Just as the right hand cannot punish the left hand for some fault, so the jnani cannot punish some one else. Thus the essense of sanatana dharma is summarised by the sage Vyasa in Padma Purana in the following sloka:

> श्रूयतां धर्म सर्वस्वं श्रुत्वा चैवावधार्यताम् । आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत् ।।

Listen to the essence of dharma and live according to it:

Don't do unto others what is unpleasant if it is done to yourself.

According to scriptures karma is of two kinds, prarabda and anarabda. The former is that which has taken into effect and is responsible for the present birth, while the latter is that which is in store and will commence at a later stage. At the time of realisation the anarabda karma (note-2) is destroyed, birth and death cycle is broken, the present being the last one, he gets no more births. However the prarabda karma continues as long as the present body lasts (tasya taavadeva chiram - Chandogya Up 6.14).

The realised soul still has to attend to the basic needs of the physical body like eating, sleeping, bathing etc. He has to interact with ordinary people and the phenomenal world. Mind gets fully absorbed or dissolved and so finds peace when in samadhi but loses that peace when it comes out of it. Mind being a product of maya sees the world real and different from self. Though the ego has realised its unreality it still asserts and the past memories still persist in mind. Like the crystal ball reflecting every colour neat it, so does the phenomenal world reflect as real in mind when noto in samadhi. So the realised soul still has to do sadhana (note-3). His sadhana is continuously dwelling in non-dual Brahma, in egoless, the thoughtless state of perfect equanimity (note-4).

After continuous and long practice ego and mind eventually get destroyed and the jnani is no more bothered by hunger, pain etc. At this stage he has destroyed prarabda karma and he becomes oblivious of body and the world, always dwelling in Brahma in Supreme bliss. He is now called jeevanmukta, fully liberated even while in body. He may live for a short while for the benefit of the world in this jeevanmukta state and then merge fully with Brahma when the body falls.

न तस्य प्राणाः उत्क्रामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति (Brih. Up. 4.4.6) A realised soul continuing his sadhana but not able to destroy the mind and prarabda karma but dies before reaching the highest jeevanmuka stage, still suffering pain, gets what is called videha mukti, liberation when the body falls. He too does not get any more births, because his anarabda karma responsible for future births has already been destroyed.

The foregoing explanation of jeevanmukta and videhamukta are summarised in Muktikopanishad as follows:

सरूपोसौमनो नाशो जीवन्मुक्तस्य विद्यते। अरूपस्तु मनो नाशो वैदेही मुक्तिगो भवेत्।

\*\*\*

35 पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।। 35 शान्तिः शान्तिः शान्तिः

(Reproduced from the book 'Scientists search for truth' written by Swami Virajeshwara)

- Concluded

कुटिल बचन सबसे बुरा , जीर तन करे छार । साधु बचन जल रूप है , बरसे अमृत घार ।

Harsh word is worst of all Burns its target to ash, Sweet word is like Heaven's nectar It pleases, cools, does not harass

- Sant Kabir

# SWAMI VIRAJESHWARA - A Scientist transformed into Mahayogi

- Prof. Nagaraja Padaki

Spiritual Giants have walked this earth and Swamiji is one such rare collosal spirit. From the beginning he was sharp, intelligent, analytical minded, interested in Yoga, Pranayama and meditation; After Ph.D. in Physics in USA, worked there as an eminent scientist. But suddenly he renounced everything, resigned the prestigeous post, returned to India due to instinctive devine urge, wandered in North India and Himalayas in search of right Master (to do Spiritual Sadhana) finally met with face to face his revered Guru and continued his intense tapas.

How finally the devine revelation occured and He graced the sacred visions of Lord Sri Rama, Bhagavan Krishna and Ma Saraswathi are all well documented in his auto bio-graphy, "A scientist's search for Truth". Here is a brief chronology of events:

Around 1959, after M.sc. (in Physics), left for USA to join New Jersy state university for Ph.D., programme in ploymer physics under Dr. Strauss.

- 1960 'Mantradeeksha' from Guru Suryanandji from India through letter and commencement of 'Sadhana' in 'Astanga Yoga' Prakriya in solitude.
- 1963 Award of Doctorate degree and passing away of Poojya Suryanandaji at Mohwu. (M.P - India). Visited India and took guidance in Pranayama and higher steps in Astanga Yog from Swami Vishwananda, Guru of Swami Suryananda and returned to USA.

HAMSA YOGA

- 1964-65 -Worked as instructor in Brooklyn Medical College Newyork, State.
- 1965 Joined the prestigeous IBM New York as Scientist in its Electronics R and D wing, responsible for the development of III generation computer I B.M 360. Continuation of Antaranga Sadhana and intense experience of Devine Kundalini Power rising from Muladhara Chakra upto Sahasrara through 'Sushumna Nadi by piercing the subtle chakras, with Siddhis perceived like clairaudience, clairvoyance, Astral Projection etc. but rejection of all as price for Realisation of Advaita Brahman.
- 1970 Due to the devine call, resigned the prestigeous, coveted post at IBM (Newyork) and returned to India wandering as ascetic and finally drawn towards the Guru revered Sri Vidyananda Swamiji at Rishi kesh.
- 1971 Returned to America at the behest of Swami Vidyananda to finish remainder of Prarabda Karma.
- 1972 Once again returned back to Rishikesh with deep sense of conviction; continued intensifed Tapas under the tutelage of his Guru by listening and contemplating on the sacred discourse of 'shruthis'. Finally realised the all pervading omnipotent, eternal 'Self ('parabrahman') by devine grace.

Being a native of Udupi district, Karnataka State, Swamiji, is well versed in Kannada, Sanskrit, Hindi and English and to a lesser extent in Tamil and Marathi also. From 1992 he settled in the cave temple on Bannerghatta Road - Bangalore and since June 1999 Swamiji has shifted to "Hamsa Ashramam" a small refreshing, peaceful abode in Anusoni

village 6 km from Kelamangalam, which is about 20 km from Hosur (Tamil Nadu)

It is roughly about 70 kms from Bangalore. People wishing to see Swamiji, can catch any Tamil Nadu bus from Bangalore, bound for Hosur - Salem - Krishnagiri, and alight at Hosur. Then catch another bus from Hosur to Kelamangalam and from there another bus to Anusoni village. People with vehicle can enter Hosur Hi-way road in Bangalore and before Hosur at Attibele (Karnataka Border village) take a right turn and via T.V.S. factory road can reach Kelamangalam directly and then Anusoni village.

Swamiji's published books available at Hamsa-Ashramam and Ramalingeshwara Cave temple, Hulimavu, Bannerghatta Road, Bangalore are -

- 1. Scientist's search for Truth (Translated into Kannada also)
- 2. Art and Science of Sadhana (Translated into Kannada)
- 3. The Science of Bhagavad Gita with commentary (Also translated in Japanese language and published in Tokyo Japan June 1998).

Plans are on the way to construct prayer hall and small rooms for people to stay. Hence philonthopists and devotees can contribute generously their might in the Guruseva.

The company of holymen who have realised the Tathva Jnana itself is Satsanga. Even for a moment if it is available, then it serves as a boat to cross the ocean of Samsara, says Shrimad Adishankaracharya Bhagavan.

Kshanamapi Sajjana Sangathireka Bhavathi Bhavarnava tharane Nouka



#### HAMSA UVACHA

(Questions and Answers)

- Dr. Autar Mattoo, Scientist, Washington D.C., U.S.A.
- Q. 1: I worked with a hard working, dedicated scientist. On Fridays he used to leave everything and take off for his Jewish worship. When I asked why he did that while everyone else worked, he replied," Science and religion are two parallel roads. I hope they will meet one day". Do you think science and religion will meet?

Hamsa: If two roads are parallel, they can never meet, unless one or both are bent towards the other. The two are not only parallel but also running in opposite direction at different levels. Science being purely material, it believes only what is perceptible to sense organs, with or without the aid of instruments, which are also material. It can never transcend matter and sense perception. Scientist tries to understand matter, but does not understand his own self, not even his mind. So what he understands through the unknown entities (self and mind) is all-useless. Because when the knower is unknown and changing, the known and the knowledge is all useless. For example, if you measure a length with an unknown stick, the measurement is meaningless. The measurement is meaningful if you have measured with a scale of known length, not otherwise. The scientist does not know his own self and his mind, so all his knowledge is wrong and meaningless.

A seer on the other hand, discards matter and goes inwards to understand his mind and the self first. Having understood the self and the mind, he understands the material world. So his understanding is meaningful and correct. The scientist

goes outwards into the matter and gets lost, while the seer goes inwards away from matter and discovers himself. The scientiist builds up his false ego of a demigod, which conceals the real Self, while the seer surrenders to God and annihilates the ego and sees the Self, which is concealed by the matter and ego. So the two are parallel roads (vectors) running in opposite directions, they cannot meet. But when the scientist realises the futility of his material research, gives up his ego and turns towards God with full faith and devotion, he too can see God.

Q. 2: You say in your book 'Scientists search for truth', great scientists, dedicated scientists are Karma Yogis. Will they realise God and get Moksha (liberation)?

Hamsa: Great, dedicated scientists doing unselfish research, with equanimity towards success and failure, not hankering for name, fame and rewards are Karma Yogis. But they can not get moksha, because Karma Yoga alone is not enough to get liberation. For liberation, they have to further do upasana (worship) with faith and devotion, and then obtain Jnana (knowledge), either by Ananya bhakti (intense devotion) or by the instruction of a realised Guru.

\* \* \*

Vilas Vaidya - Engineer Fremont, CA, USA

Q. 1: We always think that Rishis who wrote scriptures are of hoary past and we can not see them nor verify what they wrote I am glad to see someone among us, who worked as a scientist and could experience what the scriptures say. All these chakras and kundalini, the mystic literature describes, do they really exist? We don't see them by bisecting the body!

Hamsa: Yes, they do exist, and with techniques described in the literature, you too can see them, with proper preparation and determination. These chakras are subtle, not gross, so anatomically you cannot see them with physical eyes when you bisect the body.

Q. 2: Why not? In science when someone sees something new, he can demonstrate and make others also see it.

Science is at the level of physical matter which can be seen with physical eyes. In religion everything is subtle, much finer than matter. It can only be experienced, not seen by physical eyes that are limited to gross matter. You conceive scientific ideas in mind and you know you have a mind with which you think. But have you or any scientist ever seen your own or somebody else's mind? Have you seen its colour, shape, size, texture etc? Has anybody shown it by experiment? You know it exists. Do you see it? By naked eye or through microscopes? No. Because mind is subtle, finer and beyond matter. Spiritual experiences are finer and subtler than sense perceptions: they are called *Indriyatita* or transcendental. When you enter the world of *Indriyatita* the physical world of a scientist becomes naught and his instruments vanish. The two worlds are mutally exclusive or non-intersecting sets.

\* \* \*

#### Mrs. N. Rao, DLF Haryana

Q. 1: What is the relationship of Brahma, Vishnu and Mahesh and who is the greatest? Are they brothers?

**Hamsa:** Brahma, Vishnu and Maheshwara are like three sides of the same triangle. The same formless supreme Brahma

Hamsa:

manifests in three different forms and carries out three different functions as creator, sustainer and destroyer. Like water manifesting as solid ice, liquid water and gaseous steam. There is no difference in greatness.

Q. 2: What does OM stand for? Can we put so sign on the door of the house?

Hamsa: 35 is the shortest and the most appropriate single syllabled name for Supreme Brahma. It is the most sacred and auspicious letter. It can be put on front door, top of the house etc. with due reverence (but not for decoration) so that it reminds you that everything is Supreme Brahma. Please read the article on OM in the July issue of Hamsa Yoga.

**Q. 3:** What does  $E = mc^2$  on the inside last cover page stand for.

**Hamsa:** Please get a copy of 'scientists search for Truth' from Hamsa Ashramam (Rs. 105/- + postage) and read for the explanation of  $E = Mc^2$ .

#### Functions at Hamsa Ashramam, Anusoni

Gita Jayanti Sunday 19.12.99 11.00 A.M. to 5 P.M.

- Complete recitation of Bhagavad-Gita Shlokas
- Release of 'Science of Bhagavad-Gita (2nd Edition)
   by Swamijee
   Prasada will be served.

(Those interested to participate may intimate the Ashramam, at Anusoni by 1st week of December)

#### **REBIRTH - CONFESSION**

- Swami Virajeshwara

A faithless blind man finds but a blind guide trust-worthy.

Blind led by the blind, they walk the thorny path, fall in a ditch and both perish. Ignorant guide's teaching to a faithless follower is like sowing a roasted seed in a rocky soil. They satisfy their ego in their boastful talk. "Who has seen the other world? There is no world other than this, and no soul other than this body. Nothing remains after the death to be reborn or to go to another world. Nobody ever came back to tell that he has seen heaven or come back from there. Heaven, hell and soul are imagination of fools and cowards. Scientists, who have seen and gone all over the universe, have found nothing there. No evidence of life is anywhere. Not even the animal and plant life exists anywhere except on this earth. This is the only world we know of. This world, so beautiful and wonderful, exists for enjoyment. Animals have no souls and no feelings, so there is no sin in killing them. They eat plants and vegetables, because they are superior to plants; man is superior to animals, so he should eat animals. Medical science has shown that man needs proteins for strength and good health. Animal flesh contains best protein and fat for strength and longevity. Meat eaters are healthy, strong and live long. Vegetable eaters become vegetables, weak and meek. What is there in vegetables? It is just starch and cellulose, tasteless dry grass. Wise men feed animals with grass and eat animal flesh themselves and enjoy. Man is equipped with canine teeth meant for eating flesh. It is foolish to starve by abstaining from meat for the fear of sin. To say killing and eating meat is sin and that you have to suffer in hell after death is nothing but foolish supersitition. Nobody has been punished or seen suffering because of killing animals or wrong doings. The so-called sinners, killers, cheats, corrupt and irreligious people are very successful in life and are flourishing, while the religious and honest men are suffering. Where is God to punish the sinner and reward a devotee? You

**—(** 15 )

gain nothing by being religious and honest and by self-denial. You have to cut a sorry figure due to your foolish, self-imposed suffering before the successful and powerful men. You have to be practical in order to survive in this competitive world. A wild dreamer has no place.

"Earn by any means you can. Eat, drink, make merry and enjoy life while you can. This is your only chance. You won't have another one. If you don't enjoy now, you will only pity yourself and repent later on for letting this wonderful life go waste. Look what Science has given to the world! It has made difficult life so easy and comfortable. Man can reach any place on earth in no time, talk face to face thousands of miles away, can reach distant planets and stars, can cure any sickness, make childbirth painless, save a dying man, can make machines to do things (which thousand men can't do) and think a million times faster. Science has turned every impossible thing into possibility.

"What has religion and religious men given to the world? Dry and speculative philosophy that man is born to suffer and not to enjoy! That you will be a sinner if you enjoy life and therefore you should renounce pleasures of life, live in self denial and suffer for yourself for the hope of heaven after death. All this philosophy is for the old and sick. No young, healthy and intelligent person would buy this guilty conscious philosophy of preachers."

As long as there is youth, health and wealth which promise to be with him for ever and bestow everlasting happiness, the devil in man keeps inventing his own scriptures justifying his wrong actions as discussed above. Time is the greatest deluder. It devours youth, health as well as wealth. When these are lost, the boasting man finds himself at the end of his wits and powerless even to face the light of the day. Yama, the Lord of death says:

## पुनः पुर्नवशमापद्यते मे !

Such an infidel "offers himself a prey to my noose again and

again". Pleasures and enjoyments are baits; and the man who goes on enjoying them unethically, gets but a mementary pleasure and soon finds himself in a death trap. Sensual pleasures never give satisfaction; instead they multiply and before he has enjoyed even a fraction of what he intended to enjoy, they become bitter sufferings. Doctors promise him to free from suffering and to regain his youth but actually succeed in robbing his wealth as well as breath. Suddenly and unexpectedly, the sinner finds himself at the doorstep of dreadful death. **There in deeth-bed he is shown the glimpse of his sinful deeds**. Lying in death bed, he watches within his mental screen the terrible deeds of his wasted life reeling out of his heart (Anthakarana). They all are stored in seed form as in a microfilm that he carries along with him wherever he goes; and these form the basis of his future lives.

He is also shown the glimpses of his next life, the world he is going to be in, the kind of creature and the circumstances to be born in, as a direct consequence of his deeds in the present life. He gets horrified at the sight of them and repents, realising the blunder.

## किमहं साधुनाकरवम् । किमहं पापमकारवम् । (Taitt up.)

He says: Why did I not do good; why did I commit only sins.

He has committed those sins; no witness is needed to prove his crimes. No saviour, no prophet, no guru can save him now, none can come there either. He cannot disown his sins or blame others. He confesses and repents within himself. **This indeed is the real confession**; not the confession people make before a priest or in a mundane shrine.

If the sinner really repents and makes a heartfelt, contrite confession and wows to improve himself, he will improve in his next life, begin to climb up from where he has fallen down now. But if he is not

IIAMSA YOGA (17)

repentful, stays stone hearted and stubbom even after confessing his sins, there is no hope for his improvement in the next life either. He will fall further down in hell. His ego is too strong, he has to suffer until his stony heart becomes tender and the ego melts down; the divine law of Karma will not spare the heartless sinner.

He who concludes that Brahma is false (non-existing) becomes fake himself.

A person who refutes the existence of God and believes that there is no God, that the world is a mere physical phenomenon as the material science describes and merely a combination of atoms and molecules devoid of a creator, denies the existence of his own self. He cannot exist a moment without Him. Without Him the very breath (Prana), will fly out and he will fall dead. Life is sustained by air, within which is imperceptible Brahma. In order to exist, he is gulping the breath every second and at the same time denying his own existence. Thereby he thinks, talks and acts everything wrongly which consequently turn out to be against his conscience. He is equivalent to dead, though living physically.

Demonic are the worlds enveloped by darkness where those who commit suicide go after death.

Human body is the best of all creations and his mind the most intelegent of all living beings on earth. He is supposed to protect and look after the innocent and weak men as well as animals and live without

18

selfishness. Thus he should evolve from manhood into Godhead and liberate himself from rounds of birth and suffering. Instead, he misuses his brain and strength for his selfish goals, refutes the existence of God, tortures and kills innocent animals to satiate his sensuality. By his cruelty he actually murders his own self. Such a man, (his soul) after death is thrown into darkest regions, as a demonic creature.

Bhagavan says in Bhagavad-Gita

तानहं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान्। क्षिपा म्यजस्त्रमशु भाना सुरीष्वेव योनिषु॥

"I throw these hateful, evil and cruel humans into demonic wombs repeatedly". Due to their atrocities, they do not even come back to human life. This human life, which is very rare and very difficult to get, has been misused and ruined by them. They do not go unpunished. They realise their faults at the very end of their lives, when it is too late and the life wasted is irretrievably lost and the retribution to the sinner follows. They have already sown the seed for the next life. That seed must germinate, grow into a tree and the sower himself must eat its bitter fruits. They get birth in lowly creatures like the cruel beasts, ugly reptiles and thousand other obnoxious creeping and crawling creatures and remain in the darkest cycle of birth and death in these detestable species for millions of years.

- will continue

HAMSA YOGA 19

#### VYASA POORNIMA AT HAMSA ASHRAMAM

- Prof. Nagaraj Padaki

The sacred "Vyasa Poornima" was celebrated in Hamsa Ashramam, Anusoni in the august presence of H.H. Poojya Swami Virajeshwara on 29th July 1999 (Ashadha - Shuddha Poornima day). Shri Raghava Brahmachari officiated the worship, in the Gurukutir. At sharp 10.30 A.M. Vyasa Pooja commenced with the invocation of relevant Suktas from Rigveda and chanting Vishnu Sahasranama along with the chorus of congragated devotees. Everyone individually and collectively participated delightfully in the Pooja by offering heaps of Bilva, Thulasi and fragrant flowers reverentially at the lotus feet of the Lord.

Shri Chaitanya Kumar, 16 year old son of Prof. Ramamurthy, a prodigy in flute recital, offered his services to the lord with devotional tunes and kept the audience immersed in the melody of his flute. This was followed by Bhajans by the group lead by Haridasi, a great devotee of Bhagavan Krishna.

Swamiji in his Asheervachana explained the significance of Vyasa Pooja and Maharshi Vedavyasa who rearranged the entire Vedas into 4 major groups, restored the eighteen puranas and authored the great epics like Mahabharatha along with the fountain of wisdom, Srimad Bhagavadgita and Srimad Bhagavatha. Maharshi Vedavyasa is none other than Bhagavan Vishnu and is the most revered sage in Sanathana Guru Parampara and indeed the Guru of all the mankind. Parents are worthy of reverence because they give birth in this world and rear us with good care, education and culture. But the life on this earth is full of sufferings and we are caught up in the cycle of repeated birth and death untill we take steps to liberate from this Samsara.

The liberation is possible only with the help of a Guru. He shows the path, opens our eyes of wisdom and tells us how to swim out of the never ending ocean of Samsara. Therefore Guru is worthy of worship. He may give eloberate instructions, a single word instruction or mouna Upadesha in silence. There is no wealth in the world by offering which a desciple can repay his debt to his Guru, which is stated in the following sloka.

एकैकमक्षरं यस्तु गुरुः शिष्यं निवदयेत्। पृथिव्यां नास्ति तद्दव्यं यद्दन्त्वा चानृणी भवेत्।।

At the end of the Asheervachana Swamiji conducted group meditation.

Following this I gave an account of Shankara's Advaitha philosophy and reviewed how a scientist of lofty worldly status in U.S.A., Swami Virajeshwara, renounced everything, went to Himalayas, found a great Guru Sami Vidyananda and realised God by treading the Path of Rajayoga and Jnana marga. I urged devotees and Philanthropists to come forward with help and develop this Ashrama so that more and more people could take the advantage of this devine environment for peace and Spiritual growth which are very much needed in this restless age.

Shortly after 2 P.M. Maha Prasada was served in the newly constructed hall, which proved too small. Although more than double the people turned out, there was sufficient food for all.

Shortly after 3 P.M., in the Question - answer session, number of questions were asked. The summary of the plethora of questions were:

Why there is always disparity in the world?

Some are beautiful, happy, prosperous and others always suffer pain, hardships throughout? If God created everything why this duality? why is he keeping quiet when unlawful evil actions are on the rise? Why decent, pious, virtuous people always suffer more in the life?

The summary of answers given are as under -

HAMSA YOGA (21)

God, the supreme obsolute cannot be understood by the senses, is attributeless, formless, Nirguna, Nirvishesha parabrahman. He is not responsible for all the dualities of life (samsara) like happiness - sorrow; pleasure - pain; Good-bad; troubles and sufferings. Only we are solely responsible for the fruits of our past actions in previous births as per Karma Siddhantha. Once we separate the I or 'self' from the mind and body, then we remain balanced and peaceful as a witness to these events and actions.

By constant sincere prayers and total surrender to God, The 'Antha Karana' (Inner consciousness) gets purified gradully and we will be at peace with our inner self (Atman).

Antha Karana includes Manas, (mind) Chitta, Ahamkara (Ego) and Buddhi (intellect). Mind is the most fickle, shaky dimension with constant raising and falling of thoughts like waves. It percieves all types of sensations and suffers pain and pleasure. It is Subtle and highly uncontrollable

Chitta acts like our memory bank to store every stimulus perceived in the brain helps in recalling the memory. Ahamkara, the individual self" most potent entity responsible for all actions and thoughts and behaviour controlling master of our mind and body. Buddhi is the subtle reasoning power which differentiates good from evil. The first step in the spiritual quest is the purification of our 'Anthakarana' which is possible by constant prayer, total surrender, Guru's benediction and devine grace.

In the end, again a brief meditation session was conducted in which everybody was found peacefully meditating.

The Satsanga graced by the swamiji on that day was the most memorable, sacred experience for all of us. Many wanted to have similar satsanga camps more often.

# ಹಂಸಾಶ್ರಮದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸಪೂರ್ಣ್ಣಮೆ

#### ಒಂದು ವರದಿ :

1999 ಜುಲೈ 28, ಆಷಾಢ ಶುದ್ಧ ಪೂರ್ಣ್ಣಿಮೆಯ ಪವಿತ್ರ ದಿನದಂದು ಆಣುಸೋಣಿಯ ಹಂಸಾಶ್ರಮದಲ್ಲಿ ಪೂಜ್ಯ ಸ್ವಾಮಿ ವಿರಾಜೇಶ್ವರರ ದಿವ್ಯ ಸನ್ನಿಧಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಸ ಪೂರ್ಣಿಮೆಯ ಹೃದಯಂಗಮ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮ ಮನೋಜ್ಞವಾಗಿ ನೆರೆದಿದ್ದ ಭಕ್ತ ಸಮೂಹದ ಮಧ್ಯೆ ನಡೆಯಿತು.

ಬೆಳಗ್ಗೆ 10.30ಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾಗಿ, ಶ್ರೀ ರಾಘವ ಬ್ರಹ್ಮಚಾರಿಗಳು ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಉಪಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಋಗ್ವೇದ, ಯಜುರ್ವೇದಗಳ ಸೂಕ್ತ ಪಠಣ ಮತ್ತು ವಿಷ್ಣು ಸಹಸ್ರನಾಮದ ಅಖಂಡ ಪಾರಾಯಣದೊಂದಿಗೆ ಸಕಲ ಪೂಜಾವಿಧಿಗಳನ್ನು ನೆರವೇರಿಸಿದರು. ನೆರೆದಿದ್ದ ಭಕ್ತರೂ ಸಹ ಪವಿತ್ರ ಬಿಲ್ವ, ತುಳಸಿ ಪತ್ರಗಳು ಹಾಗು ಪುಷ್ಪಗಳ ಸಹಾಯದಿಂದ ಸಾಮೂಹಿಕವಾಗಿ ಅರ್ಚನೆಯಲ್ಲಿ ಪಾಲುಗೊಂಡರು. ಪ್ರೊ. ರಾಮಮೂರ್ತಿಯವರ ಸುತ್ರ 16 ವರ್ಷದ ಬಾಲಕ ಶ್ರೀ ಚೈತನ್ಯ ಕುಮಾರ ತನ್ನ ಸುಮಧುರ ವೇಣುವಾದನದಿಂದ ಎಲ್ಲರನ್ನೂ ತಣಿಸಿ, ದೇವತಾ ಕೈಂಕರ್ಯಕ್ಕೆ ತಮ್ಮ ಅಳಿಲು ಸೇವೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ನಂತರ ಶ್ರೀ ಕೃಷ್ಣ ಭಕ್ತೆ ಹರಿದಾಸಿಯವರು ತಮ್ಮ ವೃಂದದವರಿಂದ ಸಾಮೂಹಿಕ ಭಜನೆಯನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿ ನೆರೆದಿದ್ದ ಭಕ್ತರೆಲ್ಲರೂ ಭಜನಾಮೃತದ ಸವಿಗಡಲಲ್ಲಿ ತೇಲಾಡುವಂತೆ ಉದ್ದೀಪಿಸಿದರು.

ನಂತರ ತಮ್ಮ ಆಶೀರ್ವಚನದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರು ವ್ಯಾಸ ಪೂಜೆಯ ಮಹತ್ವವನ್ನು ತಿಳಿಸಿದರು. ವೇದವಾಙ್ಮಯವನ್ನು ಚತುರ್ವೇದಗಳಾಗಿ ವಿಭಾಗಿಸಿ, ಅಷ್ಟಾದಶ ಪುರಾಣಗಳನ್ನೂ, ಮಹಾಭಾರತವನ್ನೂ, ಶ್ರೀಮದ್ ಭಾಗವತವನ್ನೂ ರಚಿಸಿದವರು, ವಿಷ್ಣುಸ್ವರೂಪಿ ಭಗವಾನ್ ವೇದವ್ಯಾಸ ಮಹರ್ಷಿಗಳು. ಸನಾತನ ಗುರು ಪರಂಪರೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರೇಷ್ಠ ಗುರು ಹಾಗು ಮನುಕುಲಕ್ಕೇ ಮಹಾಗುರು ಶ್ರೀ ವೇದವ್ಯಾಸರು. ಜನ್ಮನೀಡಿ, ನಮ್ಮನ್ನು ಪೋಷಿಸಿ, ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕರಾದ ತಂದೆ, ತಾಯಿಯರು ಸದಾ ವಂದ್ಯರು. ಆದರೆ ಈ ಸಂಸಾರವೆಂಬ ಸಾಗರದ ಸುಳಿಯಲ್ಲಿ ಜನನ – ಮರಣದ ನಿರಂತರ ಚಕ್ರದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿ ಅಸಹಾಯಕರಾದಾಗ ಈ ಭವ ಬಂಧನದ ಬಿಡುಗಡೆಗೆ ಸರಿಯಾದ ಮಾರ್ಗ ತೋರಿಸುವವನು ಗುರು. ತನ್ನ ಉಪದೇಶದಿಂದ ಅಜ್ಞಾನವನ್ನು ತೊಲಗಿಸಿ ಜ್ಞಾನಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ, ಸಾಧನೆಯ ಪಥದಲ್ಲಿ ಮುನ್ನಡೆಸಿ, ದಾರಿ ತೋರಿಸುವವನು ಗುರು. ಅಂತಹ ಸದ್ಗುರುವು ಪೂಜಾರ್ಹನು. ಅಂತಹ ಗುರು ಪರಂಪರೆಗೆ ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ನಮಿಸುವ,

ಹಂಸ ಯೋಗ

ಅವರ ಅನುಗ್ರಹಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರರಾಗುವಂತಹ ಉದ್ದೇಶವೇ ಈ ವ್ಯಾಸಪೂರ್ಣಿಮೆಯ ಗುರು ವಂದನಾಚರಣೆ. ಈ ಋಣವನ್ನು ಯಾವ ರೀತಿಯಿಂದಲೂ ತೀರಿಸಲಸಾಧ್ಯ.

ತಮ್ಮ ಆಶೀರ್ವಚನದ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರು ಸಾಮೂಹಿಕ ಧ್ಯಾನದ ಬಗೆಯನ್ನು ವಿವರಿಸಿ, ಎಲ್ಲರೂ ಅದರಲ್ಲಿ ಪಾಲುಗೊಳ್ಳುವಂತೆ ಮಾಡಿದರು.

ನಂತರ ಪ್ರೊ. ನಾಗರಾಜ ಪದಕಿ, ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರು ಯಾವ ರೀತಿ ಒಬ್ಬ ಶ್ರೇಷ್ಠ ವಿಜ್ಞಾನಿಯಾಗಿ ಅಮೇರಿಕಾದಲ್ಲಿದ್ದರೂ, ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ತ್ಯಜಿಸಿ, ಭಾರತಕ್ಕೆ ಮರಳಿ, ಹಿಮಾಲಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ವಿದ್ಯಾನಂದ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಶಿಷ್ಯತ್ವ ಪಡೆದು, ರಾಜಯೋಗದಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆ ನಡೆಸಿ, ತಮ್ಮ ತಪೋಬಲದ ಸಾಂಗತ್ಯದಿಂದ ಭಗವಂತನ ಸಾಕ್ಷಾತ್ಕಾರ ಪಡೆದ ಬಗೆಯನ್ನು ಸಂಕ್ಷಿಪ್ತವಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದರು ಹಾಗು ಶ್ರೀಮದ್ ಶಂಕರ ಭಗವತ್ಪಾದರಿಂದ ನಿಖರವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಅದ್ವೆತ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಬಗ್ಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದರು. ಹಂಸಾಶ್ರಮದ ಬೆಳವಣಿಗೆ, ಪ್ರಾರ್ಥನಾ ಸಭೆ ನಿರ್ಮಾಣ, ನೀರಿನ ವ್ಯವಸ್ಥೆಗಳ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ, ಎಲ್ಲ ಭಕ್ತಾಧಿಗಳು ಮುಕ್ತ ಹಸ್ತದಿಂದ ಸಹಾಯ ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿದರು; ಹಾಗು ದಿವ್ಯ ಚೇತನರೂಪಿ, ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾನಿ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಅಭಯಪಸ್ತ ಮತ್ತು ಆಶೀರ್ವಾದ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಲಭಿಸಲಿ ಎಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿದರು.

1.30ಕ್ಕೆ ಮಹಾಮಂಗಳಾರತಿ, ಪ್ರಸಾದ ವಿನಿಯೋಗ ನಡೆದು 3 ಘಂಟೆಯಿಂದ, 5 ಘಂಟೆಯವರೆಗೆ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ದಿವ್ಯ ಉಪಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಶ್ನೋತ್ತರ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮ ಬಹಳ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಮೂಡಿ ಬಂದಿತು. ಅದರ ಸಾರಾಂಶ ಇಲ್ಲಿದೆ.

ಆಸಕ್ತ ಬಂಧು ಭಗಿನಿಯರ ವಿವಿಧ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳು : ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಒಂದೆಡೆ ಸುಖ ಸಮೃದ್ಧಿ, ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಘನಘೋರ ಕಷ್ಟಗಳ ಸರಮಾಲೆ, ದಾರಿದ್ರ್ಯ, ಹಿಂಸೆ. ಕೆಲವರು ಸುಖ ಸಮೃದ್ಧರು, ಕೆಲವರು ನಿರಂತರ ದುಃಖ ತಪ್ತರು. ಭಗವಂತ ಇವೆಲ್ಲವನ್ನು ನೋಡುತ್ತ ಏಕೆ ಸುಮ್ಮನಿದ್ದಾನೆ ? ಆತನು ಕರುಣಾಸಾಗರನ್ನೂ ದಯಾಳುವೂ ಆಗಿದ್ದರೆ, ಯಾಕೆ ಈ ರೀತಿ ನೋವು ಸಂಕಟಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ ? ಭಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿದರೂ ಸಹ ಏಕೆ ಸುಮ್ಮನಿದ್ದಾನೆ ? ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಿದ ಭಗವಂತ, ನಾನಾ ವಿಧ ಗುಣಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಜನಗಳನ್ನು ಯಾಕೆ ಹುಟ್ಟಿಸಿದ್ದಾನೆ ? ಒಳ್ಳೆಯವರಿಗೆ, ಸಜ್ಜನರಿಗೆ, ಯಾಕೆ ತೊಂದರೆಯ ಮೇಲೆ ತೊಂದರೆ ಬರುತ್ತವೆ ? ಇದೇನು ಆತನ ಲೀಲೆ ? ಸುಳ್ಳು, ವಂಚನೆ, ಕಪಟ, ಮೋಸಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಜನಗಳೇ ಯಾಕೆ ಅತಿ ಹೆಚ್ಚು ಶ್ರೀಮಂತರಾಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ ? ಇತ್ತಾದಿ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ಮೂಡಿ ಬಂದವು.

## ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಉತ್ತರದ ಸಾರಾಂಶ :

ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ, ನಾವು ಈ ದೇಹದ ಪಂಚೇಂದ್ರಿಯಗಳ ನೆರವಿನಿಂದ ನೋಡುವ, ಕೇಳುವ, ಅನುಭವಿಸುವ, ಭೋಗಿಸುವ ಈ ಜಗತ್ತು ಸತ್ಯವಾಗಿ ತೋರಿಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪಾರಮಾರ್ಥದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಆಲೋಚಿಸಿದರೆ, ಇದಾವುದೂ ನಿಜವಲ್ಲ, ಮಿಥ್ಯಾ ಸ್ವರೂಪದ್ದು, ನಿರಂತರವಾಗಿ, ಬಂದುಹೋಗುವ, ಹುಟ್ಟಿ ನಶಿಸುವ ಘಟನೆಗಳು ಅಂತ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇಹ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಹುಟ್ಟಿನಿಂದ ಸಾಯುವವರೆಗೆ ಬರುವ ಸುಖ ದುಃಖಗಳಿಗೂ, ನೋವು ನಲಿವುಗಳಿಗೂ ರಾಗ–ದ್ವೇಷಗಳಿಗೂ, ಆಸೆ ನಿರಾಸೆಗಳಿಗೂ ಕಷ್ಟ ಕಾರ್ಪಣ್ಯಗಳಿಗೂ ಪರಮಾತ್ಮ ಹೊಣೆಯಲ್ಲ. ಎಲ್ಲದಕ್ಕೂ ನಮ್ಮ ಜನ್ಮ ಜನ್ಮಾಂತರಗಳ ಕರ್ಮಗಳು ಕಾರಣ. ನಮ್ಮ ನಮ್ಮ ಪ್ರಾರಭ್ಧ ಕರ್ಮಫಲಗಳನ್ನು ನಾವು ಅನುಭವಿಸಿಯೇ ತೀರಬೇಕು. ನಿಜ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಎರಗುವ ಕಷ್ಟಗಳು, ತೊಂದರೆಗಳು, ಚಿಂತೆಗಳು – ನಮ್ಮ ದೇಹಕ್ಕೆ ಮನಸ್ಸಿಗೆ, ಚಿತ್ತಕ್ಕೆ ಹಾಗು ಬುದ್ಧಿಗೆ. ಇವೆಲ್ಲವುಗಳಿಂದ ಹೊರತಾಗಿ ಕೇವಲ ಸಾಕ್ಷೀಭೂತರಾಗಿ – ನಾವು ಸಮತ್ವ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಬೆಳೆಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ನಿರಂತರ ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ಮರಣೆಯಿಂದ, ಚಿತ್ತ ಶುದ್ಧಿಯಾದಾಗ, ಸಮತ್ವ ಭಾವನೆ ಉದಯಿಸಿ, ಪರಮಾತ್ಮನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ ಜೀವನ ಶಾಂತಮಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅವಿರತ ಸಾಧನೆಯಿಂದ ಅಂತಃಕರಣ ಚತುಷ್ಟಯ ಶುದ್ಧಿ ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಅಂತಃಕರಣವೆಂದರೆ ಸಾಮಾನ್ಯ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಮನಸ್ಸು (ಅಂತಃಪ್ರಜ್ಞೆ) ಅಂತ ಭಾವಿಸಿದರೂ ನಿಜ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ 4 ವಿಭಾಗಗಳಿವೆ; ಮನಸ್ಸು, ಚಿತ್ತ, ಅಹಂಕಾರ ಮತ್ತು ಬುದ್ದಿ.

ಮನಸ್ಸು: ಅತ್ಯಂತ ಚಂಚಲ ಸ್ವಭಾವದ, ಅಸ್ಥಿರವಾದ ಇಂದ್ರಿಯ ಜನ್ಯ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಬುದ್ಧಿಗೆ ರವಾನಿಸುವ ಪ್ರಜ್ಞೆ. ದೇಹದಲ್ಲಿ ಸರ್ವವ್ಯಾಪಿ. ಗೊತ್ತಿಲ್ಲದೆಯೇ, ಸದಾಕಾಲ, ಅಲೆ ಅಲೆಯಾಗಿ – ಏಳುತ್ತಿರುವ ಆಲೋಚನೆಗಳ ಸಮೂಹ ಮಾಧ್ಯಮ. ಮನಸ್ಸಿಗೆ, ವಿಚಾರಶಕ್ತಿ, ವಿವೇಚನಾಶಕ್ತಿ ಅತ್ಯಂತ ಅಲ್ಪ.

ಚಿತ್ತ : ಸ್ಮರಣೆಯುಂಟುಮಾಡುವಂತಹ, ಹಿಂದಿನ ಘಟನೆಗಳನ್ನು, ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಕೂಡಿಡುವಂತಹ ಮಾಧ್ಯಮ. ಇಂತಹದನ್ನು ನೋಡಿದ್ದೆ, ಕೇಳಿದ್ದೆ, ಮಾಡಿದ್ದೆ, ಓದಿದ್ದೆ, ಇವೆಲ್ಲವು ಚಿತ್ತದ ಸ್ಫುರಣೆಯಿಂದ ಮೂಡಿಬರುವಂತಹದ್ದು. ಮನಸ್ಸಿಗಿಂತ ಸ್ವಲ್ಪ ಮೇಲ್ಮಟ್ಟದ್ದಾದರೂ – ಚಿತ್ತವೂ ಸಹ ಚಂಚಲ.

ಅಹಂಕಾರ: ಅತ್ಯಂತ ದೃಢವಾದ, ಬಲವಾಗಿ ಆಕ್ರಮಿಸಿದ, ನಾನು, ನನ್ನದು ಎನ್ನುವ ಅಹಂಭಾವ. ಈ ಭಾವಪ್ರಜ್ಞೆ, ನಮ್ಮನ್ನು ಅನವರತ ಸಂಪೂರ್ಣ ಹಿಡಿತದಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಆಳುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ನಿಜವಾದ ಅಸ್ತಿತ್ವ ಇಲ್ಲದ್ದು. ಆದರೆ ಪೂರ್ಣ ಶಕ್ತಿಶಾಲಿ.

ಹಂಸ ಯೋಗ

ಬುದ್ಧಿ: ವಿಚಾರಾತ್ಮಕ ವಿವೇಚನಾ ಶಕ್ತಿ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸಮಯದಲ್ಲಿಯೂ ಯಾವುದು ಒಳ್ಳೆಯದು, ಕೆಟ್ಟದ್ದು, ಯಾವುದು ಸರಿ, ಯಾವುದು ತಪ್ಪು ಅನ್ನುವ ಪರಿಕಲ್ಪನೆ ಮೂಡಿಸುವಂತಹ ಶಕ್ತಿ. ಆತ್ಮನ ನೆರಳು. ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಸಮೀಪವಾದ ಅಂತಃಕರಣ.

ಸಾಧನಾ ಪಥದ ಪ್ರಥಮ ಸೋಪಾನ – ಅಂತಃಕರಣ ಚತುಷ್ಪಯದ ಶುದ್ಧಿ. ಇದು, ನಿರಂತರ ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ಮರಣೆ, ಭಜನೆ, ಧ್ಯಾನ, ಸತ್ಸಂಗ, ಗುರುವಿನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ, ಭಗವಂತನ ಕೃಪೆಯಿಂದ ಸಾಧ್ಯ. ಆಗ ನಮ್ಮೆಲ್ಲ ದುಗುಡ, ದುಮ್ಮಾನ, ಕಷ್ಪನಷ್ಟಗಳ ಪರಿಹಾರ ಸಾಧ್ಯ.

ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಉಪಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಅಂದಿನ ಸತ್ಸಂಗ, ನಮ್ಮೆಲ್ಲರ ಪಾಲಿನ ಮರೆಯಲಾಗದ ಅನುಭವ. ಇಂತಹ ಸತ್ಸಂಗ ಆಗಾಗ್ಗೆ ನಡೆಯಬೇಕೆಂದು ಭಕ್ತರು, ತುಂಬು ಹೃದಯದಿಂದ ಪ್ರಾರ್ಥನೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು.

#### \*\*\*

(ಇಚ್ಛೆಯುಳ್ಳ ಆಸ್ತಿಕ ಬಂಧುಗಳು, ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಹಂಸಾಶ್ರಮ ವಿಳಾಸಕ್ಕೆ ನೇರವಾಗಿ ಪತ್ರ ವ್ಯವಹಾರ ನಡೆಸಬಹುದು. ಅಣುಸೋಣಿಯು ಬೆಂಗಳೂರಿನಿಂದ 60-70 ಕಿಲೋಮೀಟರ್ ದೂರದಲ್ಲಿದೆ. ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಅಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತ ಸ್ವಾಗತ. ತಮ್ಮ ಆಶಂಕೆ, ಸಂದೇಹ, ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರು ಉತ್ತರ ನೀಡುತ್ತಾರೆ.

ದಯಾಮಯನೂ, ಪ್ರೇಮಮಯನೂ ಆದ ಹೇ ಪರಮೇಶ್ವರನೇ ನಿನಗೆ ಅನಂತ ಪ್ರಣಾಮಗಳು. ನಾವು ಸದಾ ನಿನ್ನನ್ನು ಸ್ಮರಿಸುವಂತಾಗಲಿ. ಸರ್ವದಾ ನಿನ್ನ ಪಾವನ ನಾಮವು ನಮ್ಮ ತುಟಿಗಳ ಮೇಲಿರಲಿ. ನಾವು ನಿರಂತರವೂ ನಿನ್ನಲ್ಲಿಯೇ ನೆಟ್ಟ ಮನಸ್ಸುಳ್ಳವರಾಗಿರುವಂತಾಗಲಿ.

- ಶ್ರೀ ಸ್ವಾಮಿ ಶಿವಾನಂದ ಸರಸ್ವತಿ

# ಪುನರ್ಜನ್ಮ ಮತ್ತು ಪಾಪ–ಪುಣ್ಯ

– ಸ್ವಾಮಿ ವಿರಾಜೇಶ್ವರ

ಆಧುನಿಕ ಮನುಕುಲ ದೊಡ್ಡ ದುರಂತವೆಂದರೆ, ತನ್ನ ದೇಹವೇ ಆತ್ಮ ಎನ್ನುವ ತಿಳುವಳಿಕೆ. ತನ್ನ ಪಂಚ ಜ್ಞಾನೇಂದ್ರಿಯಗಳ ಹಾಗು ಪಂಚ ಕರ್ಮೆಂದ್ರಿಯಗಳ ಮೂಲಕ ಶಿಷ್ಟ ಹಾಗು ದುಷ್ಟ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳಿಂದ ದೇಹ ಸುಖಕ್ಕಾಗಿ ಏನೆಲ್ಲ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಮೃತನಾದನಂತರ ದೇಹವನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಲು ಅಸಾಧಾರಣ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. ಪುರಾತನ ಈಜಿಪ್ಪಿನ ಫ್ಯಾರೋ ರಾಜ ಸಂಸ್ಕೃತಿಯ ಇತಿಹಾಸದ ಪುಟಗಳನ್ನು ನೋಡಿದರೆ, ರಾಜರಾಣಿಯರ, ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತರ ಶವಗಳನ್ನು ಕೆಡದಂತೆ ರಕ್ಷಿಸಲು ಆ ಜನರು ಯಾವ ರೀತಿ ಸುವ್ಯವಸ್ಥಿತವಾಗಿ, ಅಪಾರ ಐಶ್ವರ್ಯ, ತಂತ್ರಜ್ಞಾನದ ಸಹಾಯದಿಂದ ಬೃಹದಾಕಾರದ ಪಿರಮಿಡ್ಡುಗಳು ಮತ್ತು ಭೂಗರ್ಭದಲ್ಲಿ ರಹಸ್ಯ ಶವಕೋಣೆಗಳನ್ನು ಕಟ್ಟಿಸಿದ್ದರು ಅನ್ನುವ ವಿಷಯ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಕೊಳೆಯದಂತೆ ಸಾವಿರಾರು ವರ್ಷ ರಕ್ಷಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಶವಗಳು ("ಮಮ್ಮಿಗಳು") ಪುನಶ್ಚೇತನಗೊಳ್ಳುತ್ತವೆ, ಕಾಲಬಂದಾಗ ಎನ್ನುವ ನಂಬಿಕೆ ಇತ್ತು.

ಪಂಚಭೌತಿಕವಾದ ಈ ಶರೀರ ಕೇವಲ ಆತ್ಮನ ನಿವಾಸ ಎಂದು ನಮ್ಮ ಶಾಸ್ತ್ರಗಳು ಘಂಟಾಘೋಷವಾಗಿ ತಿಳಿಸುತ್ತವೆ. "ನವದ್ವಾರೇ ಪುರೇದೇಹಿ". ಆತ್ಮನು ಒಂಬತ್ತು ದ್ವಾರಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಭೌತಿಕ ದೇಹದಲ್ಲಿ (ಪುರ) ವಾಸಿಸುತ್ತಾನೆ. ಎರಡು ಕಣ್ಣುಗಳು, ಎರಡು ಕಿವಿಗಳು, ಎರಡು ಮೂಗಿನ ಹೊಳ್ಳೆಗಳು, ಒಂದು ಬಾಯಿ ಹಾಗು ಮಲಮೂತ್ರಗಳನ್ನು ವಿಸರ್ಜಿಸುವ ಗುದದ್ವಾರ ಹಾಗು ಮೂತ್ರದ್ವಾರ. ಇಲ್ಲಿ ದೇಹವನ್ನು ಕ್ರಮಬದ್ಧವಾಗಿ ಕಟ್ಟಲ್ಪಟ್ಟ ಪುರಕ್ಕೆ ಹೋಲಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆತ್ಮನು ಹೃದಯಾಕಾಶದಲ್ಲಿ ಇರುವ ತನಕ ದೇಹ ವ್ಯವಸ್ಥಿತವಾಗಿ ತನ್ನ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತದೆ.

ಅವ್ಯಕ್ತ ಪಾಪ ಪುಣ್ಯಗಳ ಹೊರೆ ಹೊತ್ತ ಆತ್ಮ ತಾಯಿಯ ಗರ್ಭದಲ್ಲಿ ಜನನಕ್ಕೆ ಮುನ್ನ ಭ್ರೂಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶಿಸುತ್ತದೆ ಅನ್ನುವುದು ಜ್ಞಾನಿಗಳಿಗೆ ವೇದ್ಯವಾದ ಸಂಗತಿ. (ಯತಯಃ ಪಶ್ಯಂತ ಕ್ಷೀಣದೋಷಃ) ತನ್ನ ಕರ್ಮಫಲಗಳಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಜೀವನು ಪಾಪಿಯೂ, ಪುಣ್ಮಶಾಲಿಯೂ ಆಗುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಶೃತಿವಚನ.

ಪುಣ್ಯಃ ಪುಣ್ಯೇನ ಕರ್ಮಣಾ ಪಾಪಃ ಪಾಪೇನ... (ಬೃಹ. ಉಪನಿಷತ್) ಕಳ್ಳತನ, ಕೊಲ್ಲುವುದು, ಹಿಂಸೆ, ಸುಳ್ಳು, ವಂಚನೆ, ಕಪಟ ಇತ್ಯಾದಿ ದುಷ್ಕರ್ಮಗಳಿಂದ ಪ್ರಭಾವಿತನಾಗದೆ, ದಯೆ, ಕರುಣೆ, ಅಹಿಂಸೆ, ಸತ್ಯ ಪರಿಪಾಲನೆ, ಅಹಂಕಾರ ನಿವೃತ್ತಿ ಇತ್ಯಾದಿ ಸತ್ಕರ್ಮಗಳಿಂದ ಜೀವನು ಪವಿತ್ರಾತ್ಮನಾಗಿ ಉದ್ದರಿಸಲ್ಪಡುತ್ತಾನೆ. ಉದ್ದರೇದಾತ್ಮನಾತ್ಮಾನಮ್ ನಾತ್ಮಾನಮವಸಾದಯೇತ್ ... (ಭಗವದ್ಗೀತಾ) ಆತ್ಮನಿಗೆ ಆತ್ಮನೇ ಮಿತ್ರ, ಅತ್ಮನೇ ಶತ್ರು. ನಮ್ಮ ಪುನರ್ಜನ್ಮಕ್ಕೆ ನಮ್ಮ ಪೂರ್ವಜನ್ಮದ ಮಿಶ್ರಕರ್ಮಫಲಗಳೇ ಕಾರಣ.

ಪುಣ್ಯೇನ ಪುಣ್ಯಂ ಲೋಕಂ ನಯತಿ, ಪಾಪೇನ ಪಾಪಮುಭಾಭ್ಯಾಂ ಮನುಷ್ಯ ಲೋಕಮ್... (ಪ್ರಶ್ನ. ಉಪನಿಷತ್)

ಹಿಂದಿನ ಜನ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಸತ್ಕರ್ಮಗಳನ್ನೇ ಮಾಡಿದ್ದರೆ, ಸ್ವರ್ಗಾದಿ, ದೇವಲೋಕಗಳಲ್ಲಿ ಭೋಗಭಾಗ್ಯಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವೆವು. ಕೇವಲ ದುಷ್ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದರೆ, ಘೋರ ನರಕಗಳಲ್ಲಿ ನರಳುವೆವು. ಪಾಪ, ಪುಣ್ಯಗಳ ಮಿಶ್ರಣದ ಫಲವಾಗಿ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಪುನರ್ಜನ್ಮ ತಳೆಯುವೆವು. ಈ ಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ಸಂಪಾದಿಸುವ ಪಾಪ ಪುಣ್ಯಗಳ ಹೊರೆ, ಮುಂದೆ ಯಾವ ಕುಟುಂಬ, ಕುಲ, ದೇಶ, ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಲ್ಲಿ, ನಾವು ಜನಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ ಅನ್ನುವುದನ್ನು ನಿರ್ಧರಿಸುತ್ತದೆ. ಪ್ರಾಣಿವರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಪೂರ್ವನಿರ್ಧಾರಿತವಾಗಿದ್ದರೂ, ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ತನ್ನ ಮುಂದಿನ ಜೀವನವನ್ನು ಬದಲಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಂತಹ ಸ್ವಾತಂತ್ರ ಆತನ ವಿವೇಚನಾಯುಕ್ತವಾದ ಸತ್ಕರ್ಮಗಳ ಫಲದಿಂದ ಲಭಿಸುತ್ತದೆ. ಈ 'ಜೀವನ' ಎಂಬ ನಾಣ್ಯದ ಎರಡು ಮುಖಗಳೇ ಪಾಪ ಪುಣ್ಯಗಳು. ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಹಗಲು – ಇರುಳು, ಶೀತೋಷ್ಣಗಳು, ಯಾತನೆ– ಸಂತೋಷ, ಯೌವನ – ವೃದ್ಧಾಪ್ಯ, ಗಂಡು – ಹೆಣ್ಣು, ಹುಟ್ಟು – ಸಾವು ಇತ್ಯಾದಿ ದ್ವಂದ್ವಗಳು ನಿರಂತರವಾಗಿ ಇರುತ್ತವೆ. ದೈವಾಂಶ ಸಂಭೂತರೂ, ಭಗವದ್ ಅವತಾರಗಳೂ ಸಹ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ 'ಜನಿಸಿದಾಗ' ತಮ್ಮ ಕರ್ಮಗಳಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಫಲ ಅನುಭವಿಸಲೇಬೆಕು.

ಶರೀರಂ ಯದವಾಪ್ನೋತಿ ಯಚ್ಚಾಫ್ಯುತ್ಕ್ರಾ ಮತೀಶ್ವರಃ ಗೃಹೀತೈತಾನಿ ಸಂಯಾತಿ ವಾಯುರ್ಗಂಧಾನಿವಾಶಯಾತ್... (ಭಗವದ್ಗೀತಾ)

ಬೀಸುತ್ತಿರುವ ಗಾಳಿ ಆಯಾ ಪ್ರದೇಶದ ವಾಸನೆಗಳನ್ನು ತರುವಂತೆ, ಹಳೆಯ ದೇಹದ ಕರ್ಮ ಸಂಚಯವನ್ನು ಆತ್ಮ ಮುಂದಿನ ಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ಹೊಸದೇಹಕ್ಕೆ ತರುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ತಪ್ಪಿಸಲು ಅಸಾಧ್ಯ. ಸ್ಥೂಲದೃಷ್ಟಿಗೆ ಈ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಕರ್ಮಗಳ ಹೊರೆ ಅಗೋಚರ. ಶೃತಿಯುಕ್ತವಾದ ಸಿದ್ಧಾಂತದಂತೆ ಕರ್ಮ ಮತ್ತು ಪುನರ್ಜನ್ಮ ಬಂಧನದಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ ಇಲ್ಲ. ಇಂದಲ್ಲ ನಾಳೆ ಕರ್ಮಫಲವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿಯೇ ತೀರಬೇಕು. ನಿಮ್ಮ ಮತ ಅಥವಾ ನಂಬಿಕೆಯಂತೆ ಕರ್ಮಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳದಿದ್ದರೂ – ಸತ್ಯ ಯಾವತ್ತೂ ಸತ್ಯವೇ. ಈ ದೈವೀ ಸತ್ಯವನ್ನು ಮರೆಮಾಚಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ನಹಿ ದೃಷ್ಟುಃ ದೃಷ್ಟೇರ್ವಿಪರಿಲೋಫೋ ವಿದ್ಯತೆ... (ಬೃಹ. ಉಪ.)

ಮಾನವನ ದೃಷ್ಟಿ, ನಿಯಮಗಳು ನಮ್ಮ ತಪ್ಪುಗಳು, ದುಷ್ಕರ್ಮಗಳನ್ನೆಲ್ಲ

ಪತ್ತೆಹಚ್ಚಲು ಅಸಮರ್ಥವಾದರೂ ಸರ್ವಾಂತರ್ಯಾಮಿ ಪರಮಾತ್ಮನ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಯಾರೂ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಾರರು. ಆತನ ಅಣತಿ, ನಿಯಮ ಮೀರಲಸಾಧ್ಯ. ಎಲ್ಲೋ ಸ್ವರ್ಗದ ಮೂಲೆಯಲ್ಲಿ ಕುಳಿತು ಭಗವಂತ ನಮ್ಮ ಕರ್ಮಗಳ ಲೆಕ್ಕವಿಡುವುದಿಲ್ಲ. ನಮ್ಮ ಪ್ರತಿಕರ್ಮವೂ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಕಾರರೂಪವಾಗಿ ಅಚ್ಚೊತ್ತಾಗಿ ಉಳಿಯುತ್ತವೆ, ಹಾಗು ನಾವೇ ಅದರ ಫಲಾನುಭವಿಗಳು.

ಇಂದಿನ ಯುಗದ ಆಧುನಿಕ ವಿಜ್ಞಾನ – ತಾಂತ್ರಿಕತೆಯ ನೆರಳಲ್ಲಿ, ಮನುಕುಲ ದುರಾಸೆ, ಸ್ವಾರ್ಥ, ವಂಚನೆ, ನೀಚ ರಾಜಕೀಯ ಪ್ರಲೋಭನೆ, ಭೌತಿಕ ಸುಖ ಕಲ್ಪನೆ, ಪಾಖಂಡೀ ಸ್ವಯಂ ಘೋಷಿತ ಗುರುಗಳ ವರ್ತನೆಗಳಿಂದ ದಿಗ್ಭಮೆ ಹೊಂದಿ ಸನಾತನ ಧರ್ಮದಲ್ಲಿ ಶ್ರದ್ಧೆ ಇಲ್ಲದಂತಾಗಿ, ಸಂಪೂರ್ಣ ನಾಸ್ತಿಕತೆಯತ್ತ ನಡೆಯುತ್ತಿದೆ. ಬದುಕಿರುವಾಗ ಎಲ್ಲ ಸುಖಭೋಗಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವುದೇ ತನ್ನ ಪರಮಗುರಿ ಎಂದು ಆಧುನಿಕ ಮಾನವ ಭಾವಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಸಾವಿನ ನಂತರ ಮತ್ತೆ ಈ ಅವಕಾಶ ಬರದು ಅನ್ನುವ ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ಬದ್ಧನಾಗಿ ಎಲ್ಲ ರೀತಿಯ ಹೀನ, ಹೇಯ ಕೃತ್ಯಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಸ್ವಾರ್ಥ ಸುಖ ಸಂತೋಷಗಳಿಗಾಗಿ ನಿರ್ಲಜ್ಜೆಯಿಂದ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಎಲ್ಲದಕ್ಕೂ ಒಂದು ಕೊನೆ ಇದೆಯಲ್ಲವೆ ?

ಮಾ ಕುರು ಧನ ಜನಯೌವನ ಗರ್ವಮ್ । ಹರತಿ ನಿಮೇಷಾತ್ಕಾಲಃ ಸರ್ವಮ್ ॥

ನಿನ್ನ ಐಶ್ವರ್ಕ, ಯೌವನ, ಧನಬಲ, ಜನಬಲದ ಬಗ್ಗೆ ಗರ್ವಪಡಬೇಡ. ಮಹಾಕಾಲನು ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ನಿಮಿಷಮಾತ್ರದಲ್ಲಿ ನುಂಗುವನು ಎಂದು ಭಗವಾನ್ ಆದಿ ಶಂಕರಾಚಾರ್ಯರು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಕಾಲಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಬದಲಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂತೋಷವು ಯಾತನೆಗೆ ದಾರಿಮಾಡಿಕೊಡುತ್ತದೆ. ಎಂತಹ ಶ್ರೀಮಂತ, ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿ ಲೋಕಪ್ರಸಿದ್ಧ ಮಾನವನೂ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ದಿನ ಕಾಲ ಗರ್ಭದಲ್ಲಿ ಅಳಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಪ್ರಾಚೀನ ಋಷಿಗಳ ಉಪದೇಶದಂತೆ, ಆಧುನಿಕ ಮಾನವ ಧರ್ಮವಂತನಾಗಿ, ಸದಾಚಾರಿಯಾಗಿ, ನೀತಿವಂತನಾಗಿ ಬಾಳಬೇಕು. ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರ್ಣ ನಂಬಿಕೆ, ಶೃದ್ಧೆ ಇಟ್ಟು ನಿಷ್ಕಾಮ ಭಾವದಿಂದ ಸೇವೆ ಸಲ್ಲಿಸಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ಮಾತ್ರ ಇಹ, ಪರಲೋಕಗಳಲ್ಲಿ ಶಾಂತಿ, ಆನಂದ, ಅಭ್ಯುದಯ ಸಾಧ್ಯ.

(ಸಶೇಷ)...

ಸರ್ವಮಂಗಲ ಮಾಂಗಲೈ ಶಿವೆ ಸರ್ವಾರ್ಥಸಾಧಿಕೆ ಶರಣೈ ತ್ರಯಂಬಿಕೆ ದೇವಿ ನಾರಾಯಣಿ ನಮೋಸ್ತುತೆ,

ಹಂಸ ಯೋಗ

# ಶ್ರೇಯಸ್

ಶ್ರೀ ಬಿ.ಕೆ. ಶ್ರೀಕಂಠಯ್ಯ ಬೆಂಗಳೂರು

ಮಾನವನಿಗೆ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಜೀವನ ಧ್ಯೇಯ ಸಾಧಿಸಲು ಎರಡು ಮಾರ್ಗಗಳಿವೆ. ಒಂದು ಶ್ರೇಯಸ್ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರೇಯಸ್. ಯಮ ನಚಿಕೇತರ ಸಂವಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯಮನು ಹೇಳಿದ ಮಾತು ಗಮನಾರ್ಹವಾಗಿದೆ. ವಿವೇಕಿಗಳು ಶ್ರೇಯೋಮಾರ್ಗವನ್ನ ವಲಂಬಿಸುತ್ತಾರೆ. ಬೇರೆಯವರು ಅಂದರೆ ಬಹಳಷ್ಟು ಜನರು ಪ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸುತ್ತಾರೆ. ಪ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವನ್ನ ನುಸರಿಸುವ ಜನರು ಚತುರ್ವಿಧ ಪುರುಷಾರ್ಥದಲ್ಲಿನ ಅರ್ಥ ಮತ್ತು ಕಾಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಅಂತಹ ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಧರ್ಮವೂ ಸೇರುತ್ತದೆ. ಧರ್ಮ ಜೀವನವನ್ನೂ ಒಳಗೊಂಡಿರುತ್ತದೆ. ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಏಳುವ ರಾಗ ದ್ವೇಷಗಳನ್ನು ನೆರವೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಧರ್ಮಾಧರ್ಮಗಳೂ ಸೇರಿರುತ್ತವೆ.

ಶ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವವರು ಎಲ್ಲೋ ಕೆಲವರು ಮಾತ್ರ. ಶ್ರೇಯಸ್ ಬಂಧಮುಕ್ತಿಯ ಮಾರ್ಗ. ಶ್ರೇಯಸ್ ಅಂದರೇನೇ ವಿಶೇಷಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಮೋಕ್ಷ, ಬಿಡುಗಡೆ ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಎಂತಹ ಬಿಡುಗಡೆ ಎಂದರೆ ಆತ್ಮಜ್ಞಾನದಿಂದ ದೊರಕುವ ಜನ್ಮ ಸಂಸಾರ ಬಂಧನದಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ – ಸಂಫೂರ್ಣ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಪ್ರಾಪ್ತಿಯೇ ಆಗಿದೆ. ನಚಿಕೇತನು ಹಿಡಿದ ಪಟ್ಟನ್ನು ಬಿಡದೆ ಯಮನಿಂದ ಶ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಕೇಳಿ ತಿಳಿದುಕೊಂಡನು. ಈ ಅರಿವೇ ಬಂಧಮುಕ್ತಿ.

ಶ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಎರಡು ವಿಧದಲ್ಲಿ ಅರ್ಥೈಸಬಹುದು. ಒಂದು ನಿರಪೇಕ್ಷ ಇನ್ನೊಂದು ಸಾಪೇಕ್ಷ. ನಿರಪೇಕ್ಷ ಎಂದು ಅರ್ಥೈಸಿದಾಗ ಅದು ಎಲ್ಲ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ಕಾಲಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಹಿತಕಾರಿ ಎಂದಾಗುವುದು. ಇದು ಸರ್ವತ್ರ ಅನ್ರೈಸುವ ವಿಶೇಷಾರ್ಥದ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕ ದೃಷ್ಟಿಕೋನದ ಅರ್ಥ. ಶ್ರೇಯಸ್ ಜ್ಞಾನವೂ ಹೌದು. ಇದು ಜ್ಞಾನವಾದುದರಿಂದ ಇದರ ಬೋಧನೆ ಯಾವ ಬದಲಾವಣೆಯೂ ಇಲ್ಲದೆ ಏಕರೀತಿಯಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ ಮತ್ತು ಸರ್ವಸಮ್ಮತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದು ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯಾಗಲೀ ಯಾವ ದೇಶದಲ್ಲಿಯಾಗಲೀ ಯಾವ ವೃಕ್ತಿಗಾಗಿಯಾಗಲೀ ಬೋಧೆಯು ಯಾವೊಂದೂ ವೃತ್ತಾಸವಿಲ್ಲದೆ ನಿತ್ತ ಸತ್ಯವಾಗಿರುತ್ತದೆ.

ಜ್ಞಾನವು ವ್ಯಕ್ತಿಯು ಪ್ರಾಪ್ತಿಸಿಕೊಳ್ಳಬಹುದಾದದ್ದು. ಇದು ಜ್ಞೇಯ ವಸ್ತುವಿನ ಪ್ರಕೃತಿ ಗುಣಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದು ವೃಕ್ತಿಯ ಇಷ್ಟಾನಿಷ್ಟಗಳನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಜ್ಞೇಯ ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿಯೇ ಗುರುತಿಸಬಹುದಾದ ಜ್ಞಾನವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನು ಇನ್ನೊಂದು ವಸ್ತುವೆಂದು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂದರೆ ಜ್ಞಾನವು ಆ ವಸ್ತುವಿನದೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಜ್ಞೇಯ ವಸ್ತು ಯಾವುದೋ ಅದು ಅದೇ ವಸ್ತುವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಮತ್ತು ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಅದು ಕಿತ್ತಲೆ ಹಣ್ಣಾಗಿದ್ದರೆ ಅದು ಕಿತ್ತಲೆ ಹಣ್ಣು ಮಾತ್ರವೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಅದು ಕಿತ್ತಲೆ ಹಣ್ಣಲ್ಲದೆ ಬೇರೆಯದಾಗಿ ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಅದು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಇಷ್ಟಾನಿಷ್ಟಗಳಿಗೊಳಪಟ್ಟು ದೃಢಪಡಿಸುವಂತಹುದಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅರ್ಥಾತ್ ಜ್ಞೇಯ ವಸ್ತುವಿನ ಜ್ಞಾನವು ವ್ಯಕ್ತಿಯಿಂದ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆಯದಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದು ಅಭಿನ್ನ ಏಕ ರೀತಿಯಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ.

ಶ್ರೇಯಸ್ ಸಾಪೇಕ್ಷ (relative) ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಬೆಳಸಿದಾಗ ಅದು ಕಾಲಮಿತಿಗೊಳಪಟ್ಟಿರುವಂತಹುದಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗಿದ್ದರೆ ಅದು ಎಲ್ಲಾ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗಿಯೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ಕಾಲಕ್ಕೆ ಹಿತವಾಗಿರಬಹುದು, ಇನ್ನೊಂದು ಕಾಲಕ್ಕೆ ಹಿತವಲ್ಲದೇ ಇರಬಹುದು. ಸರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ನಿರಂತರವಾಗಿ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗಿಯೇ ಅಥವಾ ಹಿತವಾಗಿಯೇ ಇರತಕ್ಕದ್ದಲ್ಲ. ಇದು ವ್ಯಕ್ತಿವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ಅನ್ವಯಿಸುತ್ತದೆ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಹೊಟ್ಟೆ ನೋವಿಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಬಹುದಾದ ಒಂದು ಔಷಧ ಒಂದು ಕಾಲಕ್ಕೆ ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಅದು ಗುಣಕಾರಿಯಾಗಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಅದೇ ಔಷಧ ಎಲ್ಲ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಿಗೂ (ಹೊಟ್ಟೆ ನೋವು ಬಂದವರಿಗೆ) ಎಲ್ಲ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಗುಣಕಾರಿಯಾಗಲಾರದು. ಹೀಗೆ ಹಿತ ಅಥವಾ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗಿರುವುದು ಸಾಪೇಕ್ಷವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಒಂದೇ ಬಗೆಯದಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ, ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದುತ್ತಲೇ ಇರುತ್ತದೆ.

ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ ಎಲ್ಲ ವಿಜ್ಞಾನವೂ ಬರಿಯ ಬಾಧ. ಏನನ್ನೋ ಕಂಡು ಹಿಡಿದು ಬಳಿಕ ಅದು ಸರಿಯಲ್ಲ ಇನ್ನೊಂದು ಸರಿ ಎಂದು ಕಂಡುಕೊಂಡುಬಿಡಬಹುದು. ಅಂದರೆ ವಸ್ತು ಸತ್ಯವನ್ನು ಕಂಡು ಹಿಡಿಯುವಾಗ, ಹಿಂದೆ ಕಂಡುಹಿಡಿದಿರುವ ಸತ್ಯ, ಸತ್ಯವಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕಂದರೆ ಅದು ತನ್ನ ಆಸ್ತಿತ್ವಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಂದು ವಸ್ತುವನ್ನವಲಂಬಿಸಿರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಕಂಡು ಬರುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಸತ್ಯಯುತ ವಸ್ತು ತನ್ನ ಸತ್ಯವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ ಮತ್ತು ಅನಂತರವೂ ಅಸ್ತಿತ್ವದಲ್ಲಿರುವುದನ್ನು ಮುಂದುವರಿಸುತ್ತದೆ. ಸತ್ಯಾಸತ್ಯ ಅನ್ವೇಷಣೆಯಲ್ಲಿ ನಿರತರಾದವರಿಗೆ, ನಿರಂತರವೂ ನಿತ್ಯವೂ ಸತ್ಯವಾಗಿರುವುದರ ಅರಿವು ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ.

ಯಾವುದು ಒಳ್ಳೆಯದು, ಹಿತವಾದದ್ದು, ಯಾವುದು ಒಳ್ಳೆಯದಲ್ಲ ಹಿತವಾದದ್ದಲ್ಲ ಎಂಬುದು ದೇಶ, ಕಾಲ, ವ್ಯಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಇನ್ನಿತರ ನಿಮಿತ್ತಗಳಿಂದ ಗೊತ್ತುಪಡಿಸಲ್ಪಟುವುದಾಗಿರುತ್ತದೆ.

ಹಂಸ ಯೋಗ

ಹಾಗೆಯೇ ನಾವು ಎಲ್ಲ ಕಾಲಕ್ಕೂ ದೇಶಕ್ಕೂ ವ್ಯಕ್ತಿಗೂ ಅನ್ವಯವಾಗುವುದಾಗಿ ತಿಳಿದ ನೀತಿಶಾಸ್ತ್ರ ಧರ್ಮಶಾಸ್ತ್ರ ಮೊದಲಾದ ಸಾಮಾಜಿಕ ಮೌಲ್ಯಗಳು ಕಾಲ ದೇಶ ನಿಮಿತ್ತಗಳಿಗನುಸಾರವಾಗಿ ಅನ್ವಯವಾಗುವಂತಹುದು. ಇದು ಹೀಗಿದ್ದರೇ ಒಳ್ಳೆಯದು ಎಂದು ಹೇಳುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಮತ್ತು ಹಾಗೆ ತಿಳಿಯುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂದರೆ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಸತತವಾಗಿ ಒಳ್ಳೆಯದೆಂದು ಹೇಳುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಸತತವೂ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಒಳ್ಳೆಯದಾಗಿರುವಂತಹುದು, ಎಲ್ಲ ಕಾಲ ದೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಬದಲಾವಣೆ ಹೊಂದದೆ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿ ಏಕರೀತಿಯಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಎಲ್ಲ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಿಗೂ ಅದರ ಅನ್ವಯವು ಸರ್ವಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ ಎಂದಾಯಿತು. ಶ್ರೇಯಸ್ ಎನ್ನುವುದು, ಮೋಕ್ಷ, ಬಿಡುಗಡೆ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇದೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದೇ ಆತ್ಯಂತಿಕವಾದ ಪರಮೋಚ್ಚವಾದ ಶ್ರೇಯಸ್ಸು. ಇದು ಸ್ವತಃ ಸಿದ್ಧವಾದದ್ದು, ಸಂಪೂರ್ಣವಾದದ್ದು, ಎಲ್ಲ ಬಂಧನಗಳಿಂದ ಮುಕ್ತವಾದದ್ದು. ಎಲ್ಲ ಪರಿಮಿತಿಗಳಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ ಹೊಂದಿರುವಂತಹುದು. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರೂ ಗಮನಿಸಬಹುದಾದದ್ದು ಈ ಶ್ರೇಯಸ್ ಮಾರ್ಗವೇ.

ಆತ್ಮವು ಪರಿಪೂರ್ಣವಾದದ್ದು. ಅದರ ಹೊರತು ಬೇರೇನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇರುವುದೆಲ್ಲ ಅದೊಂದೇ. ಶ್ರೇಯಸ್ ಅಂದರೂ ಸಹ ಅದೇ ಆಗಿದೆ. ಅದನ್ನು ದೊರಕಿಸಿಕೊಳ್ಳುವವರೆಗೆ ಅದೇ ಲಕ್ಷ್ಯವೆನ್ನುವ ಹಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅದನ್ನು ದೊರಕಿಸಿಕೊಂಡ ಮೇಲೆ ಅದು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಅದೇ ನೀನು ನೀನೇ ಶ್ರೇಯಸ್ – ಅದೇ ನಾನು – ನಾನೇ ಶ್ರೇಯಸ್ – ಅದೇ ಶ್ರೇಯಸ್ಗೆ ತದ್ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಿಶೇಷಾರ್ಥದ ನಿರಪೇಕ್ಷ ಎಂಬ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿನ ಶ್ರೇಯಸ್. ಅದೇ ಏಕಮೇವಾದ್ವಿತೀಯ ಪರಬ್ರಹ್ಮ ತತ್ವ.

ಓಂ ತತ್ನತ್

(ಆಧಾರ)

\* \* \*

ನೀವು ಹಂಸಾಶ್ರಮದ ಸದಸ್ಯರಾಗಲು ಇಚ್ಛಿಸಿದಲ್ಲಿ, ಇಂದೇ ಚಂದಾ ಹಣ ರೂ. 60=00 ಕಳಿಸಿಕೊಡಿ, ಹಾಗು ಇತರ ಆಸಕ್ತ ಬಂಧು ಭಗಿನಿಯರಿಗೆ ತಿಳಿಸಿ.

ಹಂಸಯೋಗ ಪತ್ರಿಕೆಗೆ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಕಳಿಸಲು ಇಚ್ಚಿಸುವವರು ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಫಂಸಾಶ್ರಮದ ವಿಳಾಸಕ್ಕೆ ನೇರವಾಗಿ ಬರೆಯಬಹುದು.

# ಭಕ್ತಿಯ ನೆಲೆ – ಒಂದು ವಿವೇಚನೆ

- ಪ್ರೊ. ಟಿ.ಪಿ. ಭಟ್ಟಕಟ್ಟೆ, ನ್ಯಾಯ ಪ್ರಾಧ್ಯಾಪಕರು, ಗೋಕರ್ಣ - 581326 ಸಂಸ್ಕೃತ ವಿದ್ಮಾಲಯ

ಮಾನವ ಬದುಕಿನ ಮಜಲುಗಳು ತೀರ ವಿಭಿನ್ನವಾದುವುಗಳು, ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಅವುಗಳ ಗೊತ್ತುಗುರಿ, ಫಲಸಾಧನೆಗಳು ವಿಭಿನ್ನವಾಗಿವೆ. ಬದುಕಿನ ಉದ್ದಕ್ಕೂ ಆಯಾ ಹಂತದ ತೃಪ್ತಿ, ಅತೃಪ್ತಿಗಳು ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯಿಂದ ಬದುಕಿನ ಆಚೆಯ ಸತ್ವವನ್ನೂ, ಸತ್ಯವನ್ನೂ ವಿವೇಚಿಸಲು ಮುಂದಾಗುತ್ತವೆ. "ತಪಸಾ ವೇದ ವಿದ್ವಾಂಸಃ ಪರಂತ್ವಮೃತಮಾಪ್ಪುಯುಃ". ಈ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಉಪಾಸನೆಗಳ ಮಹತ್ವವು ಕಂಡುಬರುತ್ತದೆ. ಗುರಿಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿದ ತೃಪ್ತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಉಪಾಸನೆಯ ಕಡೆ ಮನಸ್ಸು ಹೊರಳುತ್ತದೆ. ತೃಪ್ತಿ ಇಲ್ಲದಾಗ ಕೂಡ ಉಪಾಸನೆಯ ಕಡೆಗೆ ಹೊರಳುವುದು ಅತ್ಯಂತ ಸಹಜ. ಈ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ಉಪಾಸನೆ ಅಥವಾ ಶ್ರದ್ಧಾಕೇಂದ್ರಗಳು ಅನಿವಾರ್ಯ ಎನಿಸುತ್ತವೆ ಕೂಡ. ವಿದ್ವಾಂಸರು, ಜ್ಞಾನಿಗಳು ಭೂತಾರಾಧನೆಯಿಂದ ಆರಂಭಿಸಿ ಬ್ರಹ್ಮೋಪಾಸನೆಯವರೆಗೆ ಎಲ್ಲವೂ ಸಹಜ ಮಾನಸಿಕ ಆರೋಗ್ಯದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಸ್ತುತವೆಂದೇ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಪಡುತ್ತಾರೆ. ಉಪಾಸನಾ ಮಾರ್ಗಗಳಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನತೆಯಿದ್ದರೂ ಗುರಿ ಮಾತ್ರ ನಿಚ್ಚಳ. ಅದು ಅವನದೇ ಆದ ಅಂತಸ್ತಿಗೆ ಕುರಿತಾದುದು. ಅನೇಕ ದೇವತೋಪಾಸನೆ ಅಥವಾ ಬಹುಮುಖ ಉಪಾಸನೆ ಮೆಚ್ಚುಗೆಗೆ ಪಾತ್ರವಾಗಿಲ್ಲವಾದರೂ, ಏಕೋಪಾಸನೆ ಮೇಲ್ಮಟ್ಟದ ಮಾನಸಿಕ ಹದವನ್ನು ಬಯಸುತ್ತದೆ. ಏನೇ ಇರಲಿ, ಅನಿವಾರ್ಯವಾದ ಈ ಉಪಾಸನೆಗಳ ಮೂಲವನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡೋಣ.

ಇಂದಿನ ಭೌತಿಕ ಜೀವನದ ಹಂತಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗುವ ಈ ಶ್ರದ್ಧಾಕೇಂದ್ರಗಳ ಹಿನ್ನೆಲೆಯನ್ನು ಅರಿಯಬೇಕು. ಯಾಂತ್ರಿಕ ಬದುಕಿನ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ರೀತಿಯ ಆಧ್ಯಾತ್ಮಭಾವವು ಹರಳುಗಟ್ಟುತ್ತಲೇ ಇದೆ. ಗುರಿಮುಟ್ಟುವ ತವಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸ್ತಕವಾಗುವ ಸಾಧನೆಗಳು ಹಲವು. ಜೀವನಕ್ಕೆ ಆಪ್ಯಾಯಮಾನವೆನಿಸುವುದು ಜ್ಞಾನಮಾರ್ಗದ ಪರಮಗುರಿಯಾದ ಭಗವಂತನಾದರೂ ಇಂದಿನ ಬದುಕಿನಲ್ಲಿ ಅಂತಹ ವಾತಾವರಣವೇ ದುರ್ಲಭ. ಕರ್ಮದ ಅನುಷ್ಠಾನಗಳು ನಾನಾ ವಿಧವಾದ ಆಕ್ಷೇಪಗಳಿಗೆ ಗುರಿಯಾಗಿವೆ. ಇಂತಿರುವಾಗ ಭಕ್ತಿಯೊಂದು ತನ್ನ ಆಯಾಮಗಳನ್ನು ವಿಸ್ತರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾ ಸಾಗಿದೆ. ಹಳ್ಳಿಗರೆಂದು, ಪಟ್ಟಣೆಗರೆಂದು ಭೇದ ಇದಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಬಡವ ಶ್ರೀಮಂತನೆಂಬ ವ್ಯತ್ಯಾಸ ಇಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಶಿಕ್ಷಿತ ಅಶಿಕ್ಷಿತನೆಂಬ ಪರಿವೆ ಇಲ್ಲ. ಸತ್ಯದ ಸ್ವರೂಪವೆಂದರೂ, ಶಾಂತಿಯ ನೆಲೆಯೆಂದರೂ ಅಖಂಡಾನಂದದ ಅನುಭವವೆಂದರೂ

ಹಂಸ ಯೋಗ

ಅದಕ್ಕೊಂದು ನೆಲೆ, ಆಶ್ರಯಸ್ಥಾನವನ್ನು ಗುರುತಿಸಲೇಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. "ತದ್ವಿಜ್ಞಾತೆ ಸರ್ವಂ ವಿಜ್ಞಾತಂ ಭವತಿ" ಇಂತಹ ನೆಲೆಯೊಂದು ಅನಿವಾರ್ಯವಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಅತ್ಯಂತ ಸಹಜ.

ಬದುಕಿನ ಅತೃಪ್ತಿ, ಅಶಾಂತಿ, ಕ್ರೌರ್ಯ, ಅಸಾಧ್ಯತೆಗಳ ಮಡುವಿನಲ್ಲಿ ಗುರಿಯನ್ನು ಅರಸಲು ಬೇಕಾದ ಬೆಳಕು ಭಕ್ತಿಯೆಂದರೆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಅರ್ಥವಾಗುವ ಮಾತು. ಭಕ್ತಿಯ ಗುರಿಯೇನು ? ಆ ಗುರಿಯೇ ಪರಮಾತ್ಮ ಎಂಬುದರಲ್ಲಿ ಎರಡಿಲ್ಲ. "ಯೋಗಿನಸ್ಥಂ ಪ್ರಪಶ್ಯಂತಿ ಭಗವಂತಂ ಸನಾತನಂ". ಭಕ್ತಿಮಾರ್ಗದ ಹಂತ ಹಂತಗಳೂ ಕೂಡ ಇಂದಿನ ಬದುಕಿಗೆ ತಕ್ಷಣದ ನೋವು ನಿವಾರಕಗಳಾದರೆ ಅಂತಿಮ ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ಪರಮಾತ್ಮನು ಜೀವನದ ಪರಮೋದ್ದೇಶವಾಗಿ ಸಲ್ಲುತ್ತಾನೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಜೀವನದ ಯಾಂತ್ರಿಕ ಹಂತಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಭಕ್ತಿಯು 'ಫೀನಿಕ್ಸಿ'ನಂತೆ ಅಮೃತ ಸಿಂಚನವಾಗಿ ಸಲ್ಲುತ್ತಲೇ ಬಂದಿದೆ. ಇಂತಹ ಭಕ್ತಿಯ ಸ್ವರೂಪವೇನು ? ಅದು ದಾಸ್ತ ಭಾವವೆ ? ಶರಣಾಗತಿಯೇ ? ಪರಸ್ಪರ ತಿಳುವಳಿಕೆಯೆ ? ಎಂಬಿತ್ತಾದಿ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ಅನೇಕ. ಇವುಗಳ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಬೇರೆ, ಬೇರೆಯಾಗಿ ವಿವೇಚಿಸುವ ಪಂಥಗಳೇ ಇವೆ. ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ನಾರದ ಭಕ್ತಿ ಸೂತ್ರವು ''ಸಾತ್ವಸ್ಮಿನ್ ಪರಪ್ರೇಮರೂಪಾ'' ಎಂದು ಸೂತ್ರಿಸುತ್ತದೆ. ಮೇಲು ನೋಟಕ್ಕೆ ಭಕ್ತಿಯು ಪ್ರೇಮರೂಪವಾದದ್ದು ಎಂಬ ಅರ್ಥ ಕಂಡುಬಂದರೂ ಭಕ್ತಿಯ ಮೂಲನೆಲೆ ಇದರಲ್ಲಿ ್ರ ಅಡಗಿದೆ, ಪರಪ್ರೇಮ ಎನ್ನುವಾಗ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಪ್ರೀತಿ ಎದ್ದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಬದುಕಿನಲ್ಲಿ ನಾವು ಅನುಭವಿಸುವ ಪ್ರೇಮ ಮತ್ತೊಂದನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸುತ್ತದೆಯಾದರೂ ಅದು ಭಗವಂತನನ್ನು ಉದ್ದೇಶಿಸಿಲ್ಲ. ಹೆಂಡತಿ, ಮಕ್ಕಳು ಮುಂತಾದವರನ್ನು ಅದು ಸೂಚಿಸುತ್ತದೆ. ಪರಪ್ರೇಮವೆಂದರೆ ಎಲ್ಲರ ಅರಿವಿಗೂ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ತಾಯಿಮಗು, ಗಂಡ-ಹಂಡತಿ, ಗೆಳೆಯ-ಗೆಳತಿ, ಎಂಬ ಸ್ಥರವನ್ನು ಮೀರಿ ನಿಂತಿರುವುದು. ಆದೇ ಪರಪ್ರೇಮ. ಪರಮಪ್ರೇಮವೆಂಬ ಪಾಠವೂ ಇದೆ. ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ನಾವು ಅನುಭವಿಸುವ ಪ್ರೇಮಕ್ಕೆ ಫಲ ಎಂಬುದೊಂದು ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಅದು ಸಂಪತ್ತು, ಸುಖ ಇಂಥವುಗಳು. ಪರಪ್ರೇಮ ಎಂಬ ಪದ ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾದುದು. ಭಗವಂತನನ್ನು ಕುರಿತಾದ ಪ್ರೇಮದಲ್ಲಿ ಗುರಿ ಮತ್ತೊಂದಿಲ್ಲ. ಫಲಸಾಧನೆಯ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಪ್ರೇಮದಲ್ಲಿ ಫಲಸಾಧನೆಯೇ ಮುಖ್ಯ ಗುರಿ. ಪರಪ್ರೇಮವೆಂದು ಬಣ್ಣಿಸಲಾದ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ನಾವು ಹೊಂದುವ ಪ್ರೇಮಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ಫಲಸಾಧನೆಯಿಲ್ಲ. ಆದು ಬೇಕೂ ಇಲ್ಲ. ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಪ್ರೇಮವೇ ಗುರಿ. ಅಭೂತಪೂರ್ವವಾದ ಈ ತತ್ವವನ್ನು ಅರಿತಾಗ ಭಕ್ತಿಯ ನೆಲೆ-ಬೆಲೆ ಗುರಿಗಳೆಲ್ಲವೂ ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಆಗಿ ಸಲ್ಲುತ್ತಾನೆ.

ನಾರದರು ಮುಂದುವರಿದು ಭಕ್ತಿಯ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸುವಾಗ 'ಅಮೃತ ಸ್ವರೂಪಾ' ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಈ ಅಮೃತ ತತ್ವವು ಬದುಕಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಅದರ ಆಚೆಗಿನ ತಥ್ಯವನ್ನು ರೂಪಿಸುತ್ತದೆ. "ಕ್ಷೀಣೇ ಪುಣ್ಯೇ ಮರ್ತ್ಯ ಲೋಕಂ ವಿಶಂತಿ" ಇತ್ಯಾದಿ ಭವಚಕ್ರದ ಆಚೆಗೆ ನಿಲ್ಲುವ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಅಮೃತತತ್ವವು ಬೋಧಿಸುತ್ತದೆ. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಭಕ್ತಿಯು ಕೇವಲ ಸಾಧನವಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಭಕ್ತನ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಭಕ್ತಿಯೇ ಎಂದು ತೆರೆದು ತೋರಿಸುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಭೇದವೇ ಕಂಡುಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಸಾಮಾನ್ಯ ನಂಬಿಕೆಯಂತೆ 'ಭಕ್ತನು – ಭಕ್ತಿಯಿಂದ' ಎಂಬ ಭೇದವನ್ನು ಅಳಿಸಿ ಅಮೃತ ಪ್ರೇಮದ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುತ್ತದೆ. ಅನುಭವದಲ್ಲಿಯೂ ಭಗವಂತನು ಗುರಿಯಾಗಿ ಸಂದರೆ ಮುಂದೆ ಗುರಿತಪ್ಪಿದರೇನು ಎಂಬ ಚಿಂತೆ ಅಥವಾ ಶಂಕೆ ಉಂಟಾಗುವುದು. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಪ್ರೇಮರೂಪವಾದ ಭಕ್ತಿಯು ಭಗವಂತನನ್ನು ಗುರಿಯೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಅದನ್ನು ಅಖಂಡವಾದ ಅನುಭವವೆಂದು ಸಾರುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರೇಮಾನಂದದ ಅನುಭವದಲ್ಲಿ ನಾವು ಒಂದು ರೀತಿಯ ಅದ್ವೈತಭಾವದ ಅನುಭೂತಿಯ ಕಡೆಗೆ ಸಾಗುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬಹುದು. ನಾರದರ ನಿರ್ದೇಶದಂತೆ "ಯಲ್ಲಬ್ಬು ಪುಮಾನ್ ಸಿದ್ದೊ ಭವತಿ, ಅಮ್ಮತೋಭವತಿ, ತ್ರಪ್ತೋ ಭವತಿ" ಎಂಬುದು ಸತ್ತವಾಗಿ ಸಲ್ಲುತ್ತದೆ.

"ಯಲ್ಲಬ್ಬಾ" ಎಂದು ಆರಂಭವಾಗುವ ಭಕ್ತಿಯ ಅನುಭವದಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನಿಂದ ಪಡೆದದ್ದು ಅಥವಾ ಭಗವಂತನು ದಯಪಾಲಿಸಿದ್ದು ಎಂಬ ಅರ್ಥದೊಡನೆ ಭಕ್ತಿಯ ಅನುಭವವು ಪ್ರೇಮಪೂರಿತ ನಿಷ್ಠೆಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸುವುದು. ಇದು ನಾವು ಮತ್ತು ಭಗವಂತ ಎಂಬ ನೆಲೆಯಲ್ಲಿ ಗಟ್ಟಿಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ತತ್ವಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಈಶ್ವರವಾದಕ್ಕೆ ಭಕ್ತಿಯ ನೆಲೆ ಎಂದು ವಿವರಣೆಗೊಳ್ಳುವುದನ್ನು ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಭಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ರೀತಿಯ ಸಾಮಾಜಿಕತ್, ಸಮಾಜವನ್ನು ಹಸನುಗೊಳಿಸುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಸದಾ ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಕುಲಗೋತ್ರಗಳ, ಮೇಲು ಕೀಳುಗಳ ಭಾವ ಅಡ್ಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಗವಧ್ಗೀತೆಯ ಈ ಮಾತು ಒಂದು ಸೊಗಸಾದ ನಿರೂಪಣೆ. "ಮಚ್ಚಿತ್ತಾಃ ಮಧ್ಗತಪ್ರಾಣಾಃ ಬೋಧಯಂತಃ ಪರಸ್ಪರಂ ಕಥಯಂತಶ್ವ ಮಾಂ ನಿತ್ಯಂ ತುಷ್ಕಂತಿ ಚ ರಮಂತಿಚೆ".

ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಪ್ರೇಮಪೂರಿತವಾದ ನಿಷ್ಠೆಯು ಭಕ್ತನನ್ನೂ ಅವನ ಸಮಾಜವನ್ನು ಕೂಡಿಯೇ ಆನಂದದ ನೆಲೆಗೆ ತಲುಪಿಸುತ್ತದೆ. ಯೋಗ ಸಿದ್ಧಾಂತವು ಏಕಾಂತದಲ್ಲಿ ಸಾಧಕನೊಬ್ಬನ ಆನಂದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಅವಕಾಶವನ್ನೀಯುತ್ತದೆ. ಅಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟಾಂಗಯೋಗದಿಂದ ಲಭಿಸುವ ಭಗವಂತ ದಕ್ಕುವುದು ಅವನೊಬ್ಬನಿಗೇ. ಭಕ್ತಿಯ ನಲೆ ಭಗವಂತನಾದರೂ ಗುರು ಮತ್ತಿತರ ಕಡೆಗೂ ಹರಿಯುತ್ತದೆ. ಪರಮ ಗುರಿಯಾದ ಭಗವಂತನನ್ನು ಪಡೆದ ಮೇಲೆ ಭಕ್ತನಾದವನಿಗೆ ಸಂಸಾರವೇನೂ ಉಳಿದಿರುವುದಿಲ್ಲ. "ಯಜ್ಞಾತ್ವಾ ಮತ್ತೋ ಭವತಿ" ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಮೇಲುನೋಟಕ್ಕೆ ಜ್ಞಾನವೆಂಬಂತೆ ಕಂಡರೂ ಪರಮ ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ಭಗವಂತನನ್ನು ಪಡೆದ ಮೇಲಿನ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ವರ್ಣಿಸುತ್ತದೆ. "ಆತ್ಮಾರಾಮೋ ಭವತಿ"

ಹಂಸ ಯೋಗ

ಎಂಬ ಮಾತು ನಾರದರ ಪೃದಯದಿಂದ ಬಂದಂತೆ ನಮ್ಮೆಲ್ಲರ ಪೃದಯದಿಂದಲೂ ಬರಬೇಕು. ಪೃದಯ ಕಮಲವು ದೇವರ ಗುಡಿಯಾಗಿ ಸಂದಾಗ ಮಾತ್ರ ಈ ಭಾವವು ಅರಳಬಹುದಾಗಿದೆ. "ಸರ್ವೆ ಆತ್ಮಾನಃ ಸಮರ್ಪಿತಾಃ" ಎಂಬ ಉಪನಿಷತ್ ಸಂದೇಶದಂತೆ ಭಕ್ತಿಭಾವದ ತನ್ಮಯತೆಯು ಪರಮ ಪ್ರೇಮರೂಪವಾದುದು. "ನಾರದಸ್ತು ತದರ್ಪಿತಃ ....." ಎಂಬಂತೆ ಶರಣಾಗತಿಯನ್ನೆ ಬೋಧಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಗೋಪಿಯರು ಗೋಪಾಲನಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟ ನಿರ್ವಾಜ ಪ್ರೇಮ ಭಕ್ತಿಗೆ ಉದಾಹರಣೆಯಾಗಿದೆ.

ಭಕ್ತಿಯನ್ನು ಕೇವಲಾನಂದರೂಪವಾಗಿ ಅಥವಾ ಸಮರ್ಪಣೆಯ ರೂಪವಾಗಿ ವಿವೇಚಿಸುವಾಗ ಅದರ ನೆಲೆ–ಬೆಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಪರಪ್ರೇಮದ ಅಗಾಧತೆಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತೇವೆ. ಅದ್ವೈತ ಭಾವದಲ್ಲಿ ಪರಪ್ರೇಮವು ಬ್ರಹ್ಮದ ನೆಲೆಯನ್ನು ಗುರುತಿಸಿದರೆ ಪ್ರಪತ್ತಿ ಭಾವದಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನೆಂಬ ನೆಲೆಯನ್ನು ಮುಟ್ಟುತ್ತದೆ. "ತಸ್ಮಿನ್ ಜಗತ್ಸರ್ವಮಿದಂ ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತಂ" ಎಂಬಂತೆ ಇಂದು ಪರಪ್ರೇಮರೂಪವಾದ ಭಕ್ತಿಯು ತನ್ನ ನೆಲೆಗಳನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಗೊಳಿಸುತ್ತಾ ಸಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟೇಕೆ ಆಧುನಿಕ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿಯೂ ಅಡೆತಡೆಯಿಲ್ಲದ ಪ್ರೇಮದ ನೆಲೆಯಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತಲೇ ಇದೆ. ಶಾಶ್ವತದ ಕಡೆಗೆ ನಮ್ಮನ್ನು ನಡೆಸುವ 'ಪ್ರೇಮ' ಮಾರ್ಗವಾಗಿ ಪ್ರಸ್ತುತವಾಗಿಯೇ ಉಳಿದಿದೆ. ಬೆಳೆಯುತ್ತಿದೆ ಕೂಡ.

#### \* \* \*

ಗೀತಾ ಜಯಂತಿ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮ : ಭಾನುವಾರ (19-12-99). ಆಸಕ್ತರು ಡಿಸೆಂಬರ್ 5ರ ವೇಳೆಗೆ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರಿಗೆ ನೇರವಾಗಿ ತಿಳಿಸುವುದು. ಬೆಳಗ್ಗೆ 11.00ಕ್ಕೆ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣ ಪೂಜಿ, ಅಖಂಡ ಗೀತಾ ಪಾರಾಯಣ, ಪ್ರಸಾದ ವಿನಿಯೋಗ, ನಂತರ ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವುಳ್ಳ "The Science of Bhagavad Geetha" ಪುಸ್ತಕದ ಬಿಡುಗಡೆ. ಈ ಪುಸ್ತಕವು ಈಗಾಗಲೆ ಜಪಾನ್ ದೇಶದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲಿಯ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಬಿಡುಗಡೆಯಾಗಿದೆ (ಜೂನ್ 1998.). ನಂತರ ಪ್ರಶ್ನೋತ್ತರ ಕಾರ್ಯಕ್ರಮ ಸಂಜೆ 5ಫಂಟೆಗೆ ಮುಕ್ಕಾಯ.

ಸ್ವಾಮೀಜಿಯವರ ಆಣುಸೋಣಿಯ ಹಂಸಾಶ್ರಮದ ವಿಳಾಸಕ್ಕೆ ನೇರವಾಗಿ ಇಂಗ್ಲೀಷ್, ಕನ್ನಡ, ಹಿಂದಿ ಹಾಗು ಸಂಸ್ಕೃತದಲ್ಲಿ ಪತ್ರವ್ಯವಹಾರ ನಡೆಸಬಹುದು.

## ಹಂಸ – ಉವಾಚ

## ಪ್ರಶ್ನೋತ್ತರಗಳು

- ಶ್ರೀ ಯುಗಂಧರ, ಬೆಂಗಳೂರು

ಪ್ರಶ್ನೆ: ನಾನು ಮುಕ್ತಿ (ಮೋಕ್ಷ)ಯನ್ನು ಯಾಕೆ ಪಡೆಯಬೇಕು ?

ಹಂಸ : ನೀನು ಮುಕ್ತಿ ಪಡೆಯಬೇಕೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ನಿನಗದು ಬೇಕಿಲ್ಲದ

ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, ಅದರ ಬಗ್ಗೆ ಯೋಚನೆ ಯಾಕೆ ?

ಪ್ರಶ್ನೆ: ಆದರೆ ಎಲ್ಲ ಧರ್ಮಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ, ಉಪದೇಶಗಳಲ್ಲಿ, ಶಾಸ್ತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಿಯ

ಬಗ್ಗೆ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆಯಲ್ಲ ?

ಹಂಸ: ನಿನಗೆ ಮುಕ್ತಿಯ ಬಗ್ಗೆ ಇಚ್ಛೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ, ಅಂತಹ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಓದುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯೇ ಇಲ್ಲ. ಒಬ್ಬ ರೋಗಿಯು ಡಾಕ್ಟರ್ ಹತ್ತಿರ ಹೋಗುತ್ತಾನೆ. ಆರೋಗ್ಯವಂತ ಮಾನವನಾಗಲಿ ಅಥವಾ ದೈಹಿಕ ತೊಂದರೆ ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿದ್ದರೂ, ತನಗೆ ಯಾವ ರೀತಿಯ ತೊಂದರೆ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸದಾಕಾಲ ಭಾವಿಸುತ್ತಿರುವ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಲಿ ಡಾಕ್ಟರ್ ಹತ್ತಿರ ಹೋಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲವೆ ?

ಪ್ರಶ್ನೆ: ಮುಕ್ತಿ ಯಾರಿಗೆ ? ಈ ದೇಹ ನಶ್ವರ. ಇಂದಲ್ಲ ನಾಳೆ ಭಿದ್ದು ಹೋಗುವಂತದ್ದು. ಈ ದೇಹಧಾರಿಯಾದ ಆತ್ಮವಾದರೋ ಅವಿನಾಶಿ, ಅನಾದಿ, ಅಮರ. ಅದಕ್ಕೆ ಹೊಸದಾಗಿ ಮುಕ್ತಿ ಅನ್ನುವ ಪ್ರಶ್ನೆಯೇ ಉದ್ಭವಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿದ್ದಾಗ ಯಾರಿಗೆ ಮುಕ್ತಿ ? ಬಹುಶಃ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಅಂತ ತೋರುತ್ತದೆ. ನಿರಂತರ ದುಃಖ, ತೊಂದರೆ, ಕಷ್ಟ, ನೋವು, ಸುಖ, ನಲಿವು, ಇವುಗಳಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆಯೇ ಮುಕ್ತಿಯೇ ? ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸುಖ, ದುಃಖಗಳಿಂದ ತೊಂದರೆ ಏನಿದೆ ? ನಾನು ಸುಖವನ್ನಾಗಲಿ ದುಃಖವನ್ನಾಗಲಿ ಸಮಾನವಾಗಿ ಅನುಭವಿಸುತ್ತ ತೃಪ್ತಿಯಿಂದ ಇರಬಲ್ಲೆ. ಹೀಗಿದ್ದರೂ ನಾನು ಮುಕ್ತಿಗಾಗಿ ಪ್ರಯತ್ನಿಸಬೇಕೆ ?

ಹಂಸ : ಇಲ್ಲ. ನೀನು ನಿಖರವಾಗಿ, ಸಂತೋಷಮಯನಾಗಿ ಸರ್ವದಾ ಜೀವಿಸಬಲ್ಲೆಯಾದರೆ, ನಿನಗೆ ಮುಕ್ತಿಯ ಅವಶ್ಯಕತೆಯೇ ಇಲ್ಲ. ರೋಗದಿಂದ, ತೊಂದರೆಯಿಂದ ಉದ್ಭವಿಸಿದ ಯಾತನೆ ಸಂಕಟಗಳು ನಿನಗೆ ಇಲ್ಲವಾದರೆ, ವೈದ್ಯನ ಬಳಿ ಹೋಗುವ ಪ್ರಶ್ನೆಯೇ ಇಲ್ಲ.

ಪ್ರಶ್ನೆ: ಹೌದು. ನಿಜವಾಗಿಯೂ ನಾನು ಆನಂದವಾಗಿದ್ದೇನೆ. ನಾನು ಸುಖ–ದುಃಖಗಳ ದ್ವಂದ್ವದಿಂದ ಹೆದರುವುದಿಲ್ಲ.

ಹಂಸ : ಒಳ್ಳೆಯದು, ಹಾಗಾದರೆ ನೀನು ಈಗಾಗಲೆ ಮುಕ್ತನಾಗಿರಬೇಕು ಇಲ್ಲವಾದರೆ ಕಲ್ಲಿನಂತೆ ಜಡನಾಗಿರಬೇಕು.

ಪ್ರಶ್ನೆ: ಅರ್ಥವಾಗಲಿಲ್ಲ. ದಯವಿಟ್ಟು ವಿವರಿಸಿ.

ಹಂಸ: ಒಂದು ಕಲ್ಲು ಜಡವಸ್ತು. ಅದಕ್ಕೆ ಆಲೋಚನೆಗಳಾಗಲಿ ಮನಸ್ಸಾಗಲಿ ಇಲ್ಲ. ಮಳೆ, ಗಾಳಿ, ಭಳಿ, ಬೆಂಕಿಯಲ್ಲಿದ್ದರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಯಾವ ಯೋಚನೆ, ಯಾತನೆ ಇಲ್ಲ. ಸುಖ–ದುಃಖವಾಗಲಿ ಇಲ್ಲ. ಅದೇ ರೀತಿ ಜೀವನ್ಮುಕ್ತನು ವ್ಯವಹರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಭೌತಿಕ ದೇಹಧಾರಿಯಾಗಿ, ಪಂಚೇಂದ್ರಿಯಗಳಿಂದ, ಎಲ್ಲ ದ್ವಂದ್ವಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿದರೂ, ಯಾತನೆ, ಸಂಕಟ, ಸುಖ–ದುಃಖಗಳಿಗೆ . ಅತೀತನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಕಾಯಾಭಿಮಾನ, ಅಹಂಕಾರ ಶೂನ್ಯನಾಗಿ ಎಲ್ಲ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸ್ಥಿತಪ್ರಜ್ಞನಾಗಿ ಸದಾ ಆತ್ಮರತಿಯಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತಾನೆ. (ಆತ್ಮನಿಷ್ಠನಾಗಿರುತ್ತಾನೆ) ಕಲ್ಲು ಜಡ, ನಿರ್ಜೀವ ವಸ್ತು ಆದ್ದರಿಂದ ಕಲ್ಲಿಗೆ ಮುಕ್ತಿ ಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಜೀವನ್ಮುಕ್ತನು ಆಗಲೆ 'ಬಿಡುಗಡೆ' ಪಡೆದಿದ್ದರಿಂದ, ಆತನಿಗೂ ಮುಕ್ತಿ ಬೇಕಲ್ಲ.

ಪ್ರಶ್ನೆ: ನಾನು ಜಡನೂ ಅಲ್ಲ. ಜೀವನ್ಮುಕ್ತನೂ ಅಲ್ಲ. ನಾನು ಸುಖ–ದುಃಖಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸುವ ವ್ಯಕ್ತಿ. ಇದೇ ರೀತಿ ನಾನು ಜೀವನ ನಡೆಸಿದರೆ ತಪ್ಪೇನಿದೆ ?

ಹಂಸ: ಹ್ಲಾಂ! ನೀನು ಹುಟ್ಟಿರುವುದೇ ಈ ಕಾರಣಕ್ಕಾಗಿ – ಸುಖ-ದುಃಖಗಳ ಜೀವನ ನಡೆಸಲು. ನೀನು ಸುಖವಾಗಿರಲು ಜನ್ಮ ತಳೆದು ಬಂದೆ. ಆದರೆ ಜೀವನ ಕೇವಲ ಸುಖಮಯವಲ್ಲ. ಹಗಲು ಮುಗಿದು ರಾತ್ರಿ ಬರುವಂತೆ, ಬೆಳಕಿನ ನಂತರ ಕತ್ತಲೆ ಬರುವಂತೆ ಸುಖದ ಹಿಂದೆಯೇ ದುಃಖ ಹಾಗು ಜನನದ ಹಿಂದೆ ಮೃತ್ತು ಹೊಂಚು ಹಾಕಿ ಕಾಯುತ್ತಿರುತ್ತದೆ. ಈ ದ್ವಂದ್ವಗಳಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆಯ ಪ್ರಶ್ನೆಯೇ ಇಲ್ಲ. ಜನನ – ಮರಣ – ಜನನ ಚಕ್ರ ನಿರಂತರವಾಗಿ ನಡೆಯುವಂತಹದ್ದು. ಹುಟ್ಟಿ ಬಂದ ಮೇಲೆ ಸುಖದ ಜೊತೆ ದುಃಖವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿಯೇ ತೀರಬೇಕು. ಅಲ್ಲವೆ ? ಜೀವನದ ಉದ್ದಕ್ಕೂ ದುಃಖಬೇಡವೆಂದು ಎಲ್ಲರೂ ಆಶಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಅದು ಸಾಧ್ಯವೆ? ಬಾಲ್ಯಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಸುಖಮಯ ಅನುಭವಗಳು ಇದ್ದರೂ – ವಯಸ್ಸು ಕಳೆದಂತೆ – ವೃದ್ಧಾಪ್ಯದತ್ತ ಹೆಜ್ಜೆ ಹಾಕಿದಂತೆ, ದುಃಖ, ಸಂಕಟ ಚಿಂತೆಗಳ ಸರಮಾಲೆಯೇ ನಮ್ಮ ಕೊರಳಿಗೆ ಬೀಳುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ ಎಲ್ಲಿ?

ಈಗ ನಿನಗೆ ಶಕ್ತಿ ಇದೆ. ಯೌವನವಿದೆ. ಬಿಸಿರಕ್ತವಿದೆ. ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಎದುರಿಸಬಲ್ಲೆ ಅನ್ನುವ ಛಲವಿದೆ. ಆದರೆ ಅದಾವುದೂ ಶಾಶ್ವತವಲ್ಲ. ಕಾಲ ಯಾರ ಅಧೀನವೂ ಅಲ್ಲ. ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ನುಂಗಿ ಹಾಕಿಬಿಡುತ್ತದೆ. ನೀನು ಗಳಿಸಿದ ಐಶ್ವರ್ಕ, ಅಂತಸ್ತು, ಪ್ರತಿಷ್ಠೆ, ಕೀರ್ತಿ, ಗೌರವ, ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಮನ್ನಣೆ, ಸ್ಥಿರಾಸ್ತಿ, ಭೂಮಿ, ಹಣ ಯಾವುದೂ ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ನಿನ್ನ ಜೊತೆ ಬರುತ್ತವೆಯೇ ? ಈ ಜನನ – ಮರಣ ಚಕ್ರದಿಂದ ಬಿಡುಗಡೆ ಹೊಂದಿ, ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ, ಅಮರತ್ನ ಪಡೆಯುವುದೇ ನಿಜವಾದ ಮುಕ್ತಿ.

ಕೊನೆಯ ಹಂತದಲ್ಲಿ ಸಹಿಸಲಸಾಧ್ಯವಾದ ಕಷ್ಟ ಅನುಭವಿಸುವಾಗ, ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಜಿಗುಪ್ಸೆ ಹುಟ್ಟಿ, ಎಂದೆಂದಿಗೂ ಈ ಜನ್ಮಬೇಡ ಅನಿಸುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಮುಕ್ತಿ ಪಡೆಯಬೇಕೆನಿಸುತ್ತೆ. ಆದರೆ ಆವಾಗ ಅದು ಸಾಧ್ಯವಾಗದು. ಕಳೆದು ಹೋದ ಜೀವನ ವೃರ್ಥಹೋಯಿತು. ಪಾಶ್ಚಾತ್ತಾಪ ಪಟ್ಟು ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಈವಾಗಿಂದಲೇ ಪ್ರಯತ್ನ ಮಾಡಬೇಕು ಮುಕ್ತಿಗೆ.

\* \* \*

ಡಾ॥ ಅವತಾರ ಮಟ್ಟು (ವಿಜ್ಞಾನಿ 🗕 ವಾಷಿಂಕ್ಟನ್ 🗕 ಅಮೇರಿಕಾ) :

ಪ್ರಶ್ನೆ: ನಾನು ಒಬ್ಬ ವಿಜ್ಞಾನಿಯೊಡನೆ ಕೆಲಸ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೆ. ಅವರು ನಿಷ್ಠಾವಂತ, ಶ್ರದ್ಧಾಳು ವಿಜ್ಞಾನಿಯಾಗಿದ್ದರೂ, ಪ್ರತಿ ಶುಕ್ರವಾರ ತಮ್ಮ ಯಹೂದಿ ಮತ ಪೂಜೆಗೆ ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿ ನಿಯಮ ಬದ್ಧರಾಗಿ ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದರು. ನೀವು ಯಾಕೆ ಹೀಗೆ ಮಾಡುತ್ತೀರಿ ಎಂದು ನಾನು ಅವರನ್ನು ಕೇಳಿದಾಗ, ಅವರು "ವಿಜ್ಞಾನ ಮತ್ತು ಧರ್ಮ ಎರಡೂ ಸಮಾನಾಂತರ ಮಾರ್ಗಗಳು. ಒಂದಲ್ಲ ಒಂದು ದಿನ ಅವು ಪರಸ್ಪರ ಕೂಡುವುವು" ಎಂದರು. ನೀವು ಇದನ್ನು ನಂಬುತ್ತೀರಾ ?

ಹಂಸ : ಎರಡು ಸಮಾನಾಂತರ ಮಾರ್ಗಗಳು ಎಂದೂ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಅವು ಕೂಡಬೇಕಾದರೆ ಒಂದನ್ನಾದರೂ ಬಗ್ಗಿಸಬೇಕು. ಭೌತಿಕ ವಿಜ್ಞಾನ ಮತ್ತು ಆಧ್ಯಾತ್ಮ ವಿಜ್ಞಾನಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಮಟ್ಟದಲ್ಲಿರುವ ಸಮಾನಾಂತರ ಮಾರ್ಗಗಳು, ವಿರುದ್ಧ ದಿಕ್ಕುಗಳನ್ನರಸಿ ಹೋಗುವಂಥವು. ಭೌತಿಕ ವಿಜ್ಞಾನವು ಶುದ್ಧ ಸ್ಥೂಲ ವಸ್ತು ವಿಜ್ಞಾನ. ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣುವ ಅಥವಾ ಯಂತ್ರೋಪಕರಣಗಳ ಮೂಲಕ ತಿಳಿಯಬಹುದಾದ ಇಂದ್ರಿಯ ಜ್ಞಾನ. ಆ ಜ್ಞಾನವು ಇಂದ್ರಿಯಾತೀತವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ವಿಜ್ಞಾನಿಯು ಸ್ಥೂಲ ದ್ರವ್ಯ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಇಂದ್ರಿಯ, ಮನಸ್ಸು ಮತ್ತು ಬುದ್ಧಿಯ ನೆರವಿನಿಂದ

ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ತನ್ನನ್ನು ತಾನೇ ಅರಿತುಕೊಳ್ಳಲಾರ. ತನ್ನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ಅರಿತುಕೊಳ್ಳಲಾರ. ತನ್ನನ್ನೇ ಅರಿಯದವನಿಂದ ಪಡೆದ ಇನ್ನೊಂದು ವಸ್ತುವಿನ ಜ್ಞಾನ ನಿಷ್ಟ್ರಯೋಜಕ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ, ಒಂದು ವಸ್ತುವಿನ ಉದ್ದವನ್ನು ಅಳೆಯುವಾಗ, ಅಳತೆ ಇದ್ದ ಕೋಲನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿದರೆ, ನಾವು ಮಾಡಿದ ಅಳತೆ ಅರ್ಥವತ್ತಾಗುವುದು. ಅಳತೆ ಇಲ್ಲದ ಕೋಲಿನಿಂದ ಅಳೆದರೆ, ನಮ್ಮ ಅಳತೆ ಪ್ರಯೋಜನವಾಗಲಾರದು. ತನ್ನನ್ನು ತಾನೇ ಅರಿಯದ ವಿಜ್ಞಾನಿಯ ಎಲ್ಲ ಜ್ಞಾನವೂ ವ್ಯರ್ಥ.

ಒಬ್ಬ ಯೋಗಿಯು ಭೌತಿಕ ವಸ್ತುವನ್ನು ತೃಜಿಸಿ ಅಂತರ್ಮುಖಯಾಗಿ ತ್ರನ್ನನ್ನು ತಾನೇ ಅರಿತುಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ತನ್ನನ್ನೂ, ಮನಸ್ಸನ್ನೂ ಅರಿತು ಭೌತಿಕ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ಅರಿಯುವುದರಿಂದ ಆತನ ಜ್ಞಾನ ನಿಜವಾದ ಜ್ಞಾನ. ವಿಜ್ಞಾನಿಯು ಬಹಿರ್ಮುಖಯಾಗಿ ಬಾಹ್ಯ ದೃಶ್ಯ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿಯೇ ಮುಳುಗಿ ನಾಶವಾಗುತ್ತಾನೆ. ತಾನು ಅತಿಬುದ್ಧಿವಂತನೆಂಬ ಅಹಂಕಾರವೇ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ. ಸಂತನು ತನ್ನ ಅಹಂಕಾರವನ್ನು ನಾಶ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಜ್ಞಾನಿಯು ತನ್ನ ಬಹಿರ್ಮುಖ ಜ್ಞಾನವು ವ್ಯರ್ಥವೆಂದರಿತು, ತನ್ನ ಅಹಂಕಾರವನ್ನು ಕೊಂದು ಶ್ರದ್ಧೆ ಭಕ್ತಿಗಳಿಂದ ದೇವರನ್ನು ಅರಸಿದರೆ, ಆತನೂ ದೇವರನ್ನು ಕಾಣಬಲ್ಲ.

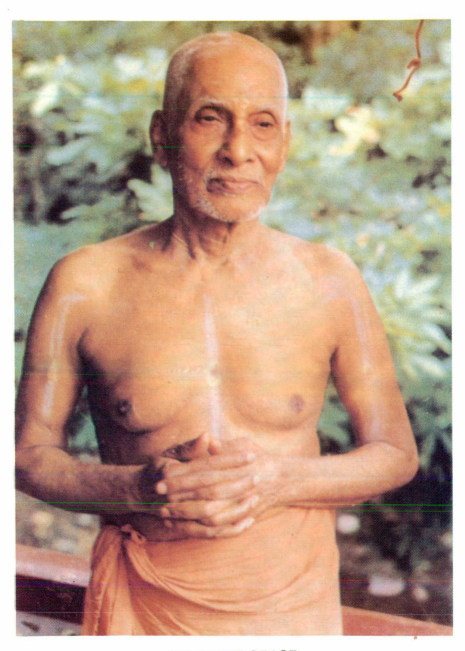
ಪ್ರಶ್ನೆ : ನಿಮ್ಮ ಪುಸ್ತಕ "ವಿಜ್ಞಾನಿಯ ಸತ್ಯಾನ್ವೇಷಣೆ"ಯಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಪಣ ಮತ್ತು ನೀಸ್ವಾರ್ಥ ಭಾವನೆಯಿಂದ ಸಂಶೋಧನೆ ಮಾಡುವ ವಿಜ್ಞಾನಿಗಳು ನಿಜವಾದ ಕರ್ಮಯೋಗಿಗಳೆಂದು ಬರೆದಿದ್ದೀರಿ. ಅವರು ದೇವರನ್ನು ಕಾಣಬಲ್ಲರೆ ? ಮೋಕ್ಷ ಪಡೆಯುವರೆ ?

ಹಂಸ : ವಿಖ್ಯಾತ ವಿಜ್ಞಾನಿಗಳು ಲಾಭಾಲಾಭ, ಜಯಾಪಜಯ, ಮಾನಾಪಮಾನ, ಶುಭಾಶುಭಗಳನ್ನು ತ್ಯಜಿಸಿ ನೀಸ್ವಾರ್ಥವಾಗಿ ಸಂಶೋಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರೆ, ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಕರ್ಮಯೋಗಿಗಳು. ಆದರೆ ಅಷ್ಟರಿಂದಲೇ ಮೋಕ್ಷ ದೊರಕದು. ಅದಕ್ಕೆ ಆತ್ಮಜ್ಞಾನವೂ ಬೇಕು. ಅದಕ್ಕೆ ಶ್ರದ್ಧೆ ಮತ್ತು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅನನ್ಯ ಭಕ್ತಿ ಅಥವಾ ಗುರೂಪದೇಶ ಪಡೆಯಬೇಕಾಗುವುದು. ಇದಿಲ್ಲದೇ ಮೋಕ್ಷ ಅಸಾಧ್ಯ.

\* \* \*

ಅಸತೋ ಮಾ ಸದ್ಗಮಯ ತಮಸೋ ಮಾ ಜ್ಯೋತಿರ್ಗಮಯ । ಮೃತ್ಯೊರ್ಮಾ ಅಮೃತಂ ಗಮಯ ॥ ॥ ಹರಿಃ ಓಂ ತತ್ವತ್ ॥





HIS DIVINE GRACE SWAMI VIDYANAND